
DECOLONIALIDADE E OUTRAS 
EDUCAÇÕES:  EM BUSCA DE 
UM MOVIMENTO SANKOFA

Claudia Miranda

Luciano da Silva Pereira

Mille Caroline Fernandes Rodrigues

(Orgs.)



22-135691                CDD-370.115

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Decolonialidade e outras educações [livro 

   eletrônico] : em busca de um movimento 

   Sankofa / organização Claudia Miranda, 

   Luciano da Silva Pereira, Mille Caroline 

   Fernandes Rodrigues. -- 1. ed. -- 

   Rio de Janeiro : Ed. dos Autores, 2022.

   PDF.      

   Vários autores.

   Bibliografia.

   ISBN 978-65-00-56604-8

   1. Decolonialidade 2. Educação 3. Empoderamento 

4. Favelas - Aspectos sociais 5. Mulheres na 

educação 6. Mulheres negras 7. Relações 

étnico-raciais I. Miranda, Claudia. II. Pereira,

Luciano da Silva. III. Rodrigues, Mille Caroline

Fernandes.

Índices para catálogo sistemático:

1. Decolonialidade : Educação intercultural : 

      Educação   370.115

Aline Graziele Benitez - Bibliotecária - CRB-1/3129



Prefácio
Mônica Pinto da Rosa (EICOS/UFRJ)

Apresentação
Claudia Miranda (UNIRIO/CLACSO), Luciano da Silva Pereira 
(UFMT) e Mille Caroline Fernandes Rodrigues (UNEB)

Crítica decolonial com Oyèronké Oyěwùmí
Claudia Miranda (UNIRIO/CLACSO)

A produção feminina e insurgente: em  busca 
de outras epistemologias nas IES
Larissa Melo Mendes (UNIRIO)

Movimentos comunitários, estratégias socio-
-ocupacionais e saberes afroperiféricos na 
contemporaneidade.
Carlos Augusto Baptista/Augusto Bapt (PUC-Rio)

“Vou tirar meu cavalinho da chuva”: proces-
sos de (des) (re) construções de identidades 
brancas 
Fabrizzia Christiane dos Santos (UFMT/PPGE)

O Ensino de História e o carrego colonial: por 
uma outra independência
Pedro Vítor Coutinho dos Santos (UNIRIO)

Favela da rocinha nos estudos culturais: so-
bre festas e bailes na definição de lazer no 
Rio de Janeiro
Fabiola Nascimento Camilo (UNIRIO)

Aulas-encontro: (re)conexões com Aqualtune 
e as alunas-sujeitas 
Natália Romão  e Rosalia de Moraes Romão da Silva  (UNIRIO) 

Memória de um tempo onde lutar por direito 
é um defeito que mata 
Fernando Guimarães Pimentel (UNIRIO)

4

9

16

34

52

62

80

100

114

132



4

Prefácio
Monica Pinto da Rosa - EICOS/UFRJ

O trabalho de educadoras/es populares ancora nossas andarilha-
gens realizadas coletivamente. Inspiradas/os em “idéias para adiar o 
fim do mundo”, juntamente com Ailton Krenak, o presente livro visa 
oferecer subsídios teóricos-metodológicos para impulsionar outras 
práxis educativas. Temas relacionados com as demandas sociais mais 
graves, ganham centralidade, em nossa práxis socioeducacional. Como 
educadoras/es populares, intelectuais orgânicas, envolvidas com a for-
mação docente, com a valorização da escola e, ainda, com as disputas 
curriculares, estamos implicadas/os nas consequências das crises pro-
fundas em curso, em todo o globo. A crise sanitária global derrubou 
estruturas sólidas e pode-se mencionar dados que revelam a fragilidade 
na qual estamos implicados. Consideramos, sobretudo, as famílias em-
pobrecidas que se localizam no Terceiro Mundo. Podemos ver lacunas 
profundas e o drama das populações mais empobrecidas é motivo de 



5

alerta. Prejuízos tais como o desmonte de postos de trabalhos, são im-
pactantes em suas vidas. São também vítimas da insegurança alimentar.

As nossas formas de re-existir têm sido renovadas, frente aos 
processos de manutenção de um ethos colonial, capaz de reinventar 
as violências - física e simbólica. Os abusos do poder político, as vio-
lações de direitos básicos, as engrenagens, onde se retomam práticas 
de genocídio - que afetam sobremaneira, as populações racializadas -, 
nos mobilizaram para atravessar oceanos turbulentos, no Brasil e na 
América Latina. No colo de pensadoras/es orgânicas/os, oriundas/os das 
classes trabalhadoras, está a tarefa de des/aprender sobre a alienação 
profunda. As indagações que nos desafiam têm a ver com um quadro 
situacional devastador. Nas nossas interlocuções, com movimentos 
sociais de diferentes vertentes, aprendemos que a escuta sensível é o 
caminho a ser perseguido.

Movimentos insurgentes são promotores de outras concepções 
de itinerários contra hegemônicos. Em diálogo com Achille Mbembe, 
aprende-se sobre o que desafia as conquisatas por direitos sociais. Ao 
mesmo tempo, é urgente denunciar as formas de invisibilização dos grupos 
transformados em “coisas”. Mbembe (2016, p.146) apresenta a noção 
de necropolítca na interpretação da eliminação do outro. E isso foi para 

“explicar as várias maneiras pelas quais, em nosso mundo contemporâ-
neo, armas de fogo são implantadas no interesse da destruição máxima 
de pessoas e da criação de “mundos de morte”. Acompanhamos seu 
argumento visando compreender o desenho interpretativo possível da 
realidade. Com Santiago Arboleda Quiñonez (2016, p. 250) entendemos 
que é urgente: “a experimentación y exploración de maneras de abrir y 
transformar las democracias, revaluando sus injusticias, teniendo como 
opción indispensable la construcción y consolidación de ciudadanías 
transmodernas “desracializadas”, afianzadas en sus etnicidades”. Em 
otros termos, é importante desenvolvermos estudos que comportem 
as referências latinoamericanas para revermos as narrativas que fo-
ram construidas sobre o que o povo Cuna denomina Abya yala e não, 
América Latina.



6

É certo que viradas conceituais exigem amplas referências sobre 
as invenções coloniais legitimada como “únicas”. A produção de co-
nhecimentos e saberes na contramão é realizada por setores colocados à 
margem das suas respectivas sociedades. Quando tomamos consciência 
dessas formas de eliminação temos condições de imprimir novos con-
ceitos e adotar itinerários investigativos contra hegemônicos. 

 Caminhamos interconectados com o pensamento filosófico pro-
duzido em nossa região e nessa configuração, reposicionamos nossas 
investigações como parte da crítica decolonial. Nesse exercício de situ-
armos as pesquisas produzidas, como parte desse escopo revolucionário, 
seguimos os argumentos de Aníbal Quijano (2005, p. 118) sobre o lugar 
da “raça” como uma categoria mental da modernidade. Nesse desenho 
explicativo, “a ideia de raça foi uma maneira de outorgar legitimidade 
às relações de dominação impostas pela conquista”. Assim, novas iden-
tidades históricas foram produzidas obedecendo a uma hierarquização 
colonial.

Na revisão das narrativas históricas sobre a Diáspora Africana e 
sobre a luta dos povos originários, alguns vetores, relacionados com a 
performance política e intelectual obtida nas bases da sociedade, nas 
vivências comunitárias, passam a ganha novo status. Tomamos como 
um ponto de referência o reconhecimento de trabalhos que despontam 
entrecruzando as exigências apontadas pelos estratos mais prejudicados. 
Consequentemente, outras educações devem ocupar os espaços formativos.

O título do livro que apresentamos indica as urgências para a 
Educação formal, que ainda está orientada a pensar sob os ditames das 
bases que a constituiu. O envolvimento com as comunidades de base, 
com as famílias das periferias do Estado do Rio de Janeiro, a partir de 
projetos de acolhimento e de formação política, nos coloca diante de um 
estado de coisas específicas de territórios ainda vítimas da invisibilização. 
Nossas preocupações são, portanto, fruto das aprendizagens coletivas 
com os/as estudantes, suas famílias, com os grupos com os quais temos 
trabalhado nas redes de ensino. 

Notadamente, a base para iniciarmos a proposta de interlocução 
que embasa o livro “Decolonialidade e outras educações: em busca de 



7

um movimento sankofa” é a sensibilização de atores sociais responsá-
veis por rupturas inadiáveis. O acúmulo das trocas vivenciadas com 
coletivos oriundos de movimentos culturais, estudantes e interlocutoras/
es, presentes nas travessias docentes, indicam como é estratégico, para 
a recuperação de um espectro revolucionário, a educação política, nos 
termos apresentados por Miranda e Septien (2021, p.7): “Podemos afir-
mar que o inconsciente coletivo, segue afetado justamente pela ruptura 
em caminho, que se apresenta, desconectando vínculos antigos, relacio-
nados a colonialidade do poder e, mais especificamente, do trabalho”.

Sob tais orientações reinventamos nossas agendas de (des) apren-
dizagens e de (re) aprendizagens e localizamos as tramas que podemos 
tecer com o auxílio de memórias contra hegemônicas, em busca de um 
movimento sankofa. Em outros termos, é parte de nossa re-existência olhar 
o já alcançado em termos de ethos revolucionário e tentar reconexões 
com nossas cosmopercepções. A tarefa coletiva é antes de tudo, aprender 
sobre outras itinerâncias negadas pelas orientações pautada no Norte. Os 
trabalhos que temos reunido e valorizado, é sobre circuitos soterrados, 
caminhos desautorizados tendo em vista as engrenagens coloniais que 
sufocam as populações racializadas. Por reconhecermos essas lacunas, 
nos empenhamos para publicizar estudos e pesquisas desconsideradas. 
Nossa dica é para que aproveitem para produzir novas perguntas de 
pesquisa na interação com @s autor@s da presente coletânea. 



8

Referências Bibliográficas

MBEMBE, Achille, Necropoder. São Paulo: N2, 2018.

MIRANDA, Claudia; SEPTIEN, Rosa Campoalegre; MIRANDA, Cl. 
Educación política con Beneditas, Marielles y Mirtes frente a la 
pandemia racializada. Revista Ensaios e Pesquisas em Educaçõa e 
Cultura. v. 6 n. 10 (2022).

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. La invención de las mujeres: una perspectiva 
africana sobre los discursos occidentales del género. Bogotá: Edi-
torial En la Frontera, 2017.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade, Poder, Globalização e Democra-
cia. Novos Rumos. Ano 17. n. 37. p.4-28. 2002.

________. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América La-
tina. In.: A colonialidade do saber: eurocentrismo e Ciências So-
ciais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires, Argentina, 
CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2005. 
Disponível em: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-

-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf

QUIÑONEZ, Santiago Arboleda. Le han florecido nuevas estrellas 
al cielo: suficiencias íntimas y clandestinización del pensamiento 
afrocolombiano.Quito: Universidad Andina Simón Bolívar. 2016.

WALSH, Catherine; SALAZAR, Juan García. Memoria colectiva, es-
critura y Estado. Prácticas pedagógicas de existencia afroecuato-
riana. Cuadernos de Literatura Vol. XIX n.o38 • julio-diciembre 2015.

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf


Apresentação
Claudia Miranda - UNIRIO; CLACSO

 Luciano da Silva Pereira - UFMT

Mille Caroline Rodrigues Fernandes - UNEB

O final da segunda década, do século XXI, está marcada por 
perspectivas antidemocráticas, inspiradas em modelos já denunciados 
pelos movimentos sociais. Essa atmosfera sugere a completa desumani-
zação dos segmentos racializados e se ancora na bestialização dos mais 
vulneráveis. Por outra parte, os levantes realizados a contrapelo e, sem 
garantias, dão respostas com as grandes mobilizações. No Terceiro 
Mundo, os processos comunitários, valorizados por observadores/as 
como Lélia González (Brasil), Vandana Shiva (Índia), Nelson Mandela 
(África do Sul), Amílcar Cabral (Guiné-Bissau e Cabo Verde), Orlando 
Fals Borda (Colômbia), Paulo Freire (Brasil), Sueli Carneiro (Brasil), 
Aníbal Quijano (Peru), são, também, os mesmos que nos influenciam 



10

a rever o escopo político-epistemológico, legitimado socialmente. 
Concordamos com Rita Laura Segato quando situa a análise desen-
volvida por Quijano, sobre a “colonialidade do poder” destacando a 
capilaridade da sua proposição. 

A partir de seu projeto interpretativo, as Ciências Sociais estão 
desafiadas a se recolocarem, frente aos seus dilemas e também, frente as 
questões epistemológicas. Nessa outra conformação, exige-se dinâmicas 
emancipatórias agregadoras e práxis anticoloniais, como alternativas. 
A proposição de Quijano figura como uma inspiração para se construir 
linguagens críticas e para alimentar metas políticas que, por sua vez, 
orientam várias fontes de luta. Estamos diante de uma mudança de 
paradigma que sugere performances sociais anti-imperialistas. Buscar 
estratégias para alcançar re-inscrições políticas e de reação, parece cada 
vez mais inevitável.

Por tudo isso, a abordagem, que nos orienta, tem a ver com pers-
pectivas insurgentes e, com o ideário anticolonial, do qual Silvia Rivera 
Cusicanqui (Bolívia) é signatária. A socióloga e historiadora de ascen-
dência Aymara, considera que a “Sociologia da imagem” se tornou uma 
espécie de efeito estufa para a experimentação pedagógica que a levou 
a experiências formativas no Taller de História Oral Andina (THOA), 
mas privilegiando uma gama de preocupações consideradas marginais. A 
nosso ver, essas são pistas de como processar outras itinerâncias fluidas 
e significativas, nos nossos territórios. Podemos interpretar a decolo-
nialidade como uma recomposição latino-americana, um exercício que 
depende da compreensão dos percursos de lutas coletivas, sobretudo, 
de segmentos historicamente desautorizados e consequentemente, invi-
sibilizados. Como campo político e de disputa de sentidos, visa romper 
com os cânones que interrompem a existência dos povos originários e 
das populações negras, na Diáspora Africana. 

Sendo assim, a perspectiva decolonial exige percursos coletivos 
para novas aprendizagens, localizadas no âmbito das dinâmicas dos 
movimentos sociais e persegue fissuras que promovam rupturas. Como 
um exemplo, estão as trajetórias de lideranças negras, no Brasil. Estes 
percursos revelam um conjunto de dispositivos acionados na luta pela 



11

vida. A valorização da história oral e, consequentemente, os saberes 
ancestrais africanos - como uma forma de proteção dos lugares de 
memória – garantiram a manutenção do modus vivendi de sociedades 
migrantes, obrigadas a se deslocarem. 

As “Xangozeiras”, no Recife (Nordeste), promoveram interven-
ções de resistência cultural e religiosa, que se desdobraram em pontes, 
religando o continente africano e sua diáspora. Mãe Badia (1915-1991), 
que nasceu Maria de Lourdes da Silva, era neta de africanos. Ialorixá, foi 
uma das principais figuras do “Xangó de Recife” com alta performance, 
nas manifestações como, por exemplo, o Carnaval. Entre os Estados da 
Bahia (Nordeste) e do Rio de Janeiro (Sudeste), Mãe Beata de Iemanjá 
(1931-2017) foi reconhecida pela sua influência, social e política, dando 
ênfase à herança africana refletida em sua formação e performance como 
Ialorixá. Seu livro “Caroço de Dendê - a sabedoria dos terreiros: como 
Ialorixás e Babalorixás passam conhecimentos aos seus filhos” (1997), 
é parte do locus de aprendizagem a ser defendido como “conhecimento 
válido” e, portanto, ganha o status de “referência epistemológica”. Nessa 
contra narrativa, é urgente uma virada descolonizadora para um país 
da Diáspora Africana, com um número sem igual de negras/os (pretas/
os e pardas/os), fora do continente. 

Na explicação de Quijano (2002, p.4), “colonialidade do poder 
é um conceito que dá conta de um dos elementos fundantes do atual 
padrão de poder, a classificação social básica e universal da população 
do planeta em torno da ideia de “raça”. No argumento do autor, tais 
noções foram originadas há 500 anos, junto com “América”, “Europa” 
e o “capitalismo”.

Sob essa percepção, o desafio inclui assumirmos outras chaves 
interpretativas para uma vida cotidiana que se dê à contrapelo já que, 
nossa pertença afrodescendente está sob interjeição contínua. Com esse 
aporte, podemos vislumbrar algumas possibilidades de deslocamento 
existencial e discursivo. Nossa tarefa compreende a adoção de aborda-
gens anticoloniais e reações inevitáveis para recompormos parâmetros 
filosóficos e educacionais. E, sob tais perspectivas, podemos elaborar 
algumas perguntas:



12

1). O que seria assumirmos descaminhos de intervenções e prá-
xis anticoloniais, tendo como horizonte, as lutas dos movimen-
tos sociais e as agendas antirracistas?

2). Como a Diáspora Africana e os povos originários (sobre-
tudo na A. Latina), são exemplos e desenvolvem tecnologias 
de resistência?

No exercício de fortalecimento de pesquisas colaborativas e reali-
zadas na contramão do status quo, o livro aqui apresentado visa apoiar 
outros itinerários investigativos e, assim, quer ampliar os espaços de 
interpretação das demandas que se impõem em um mundo em crise 
profunda, marcado pela negação e pelo extremismo. 

O artigo “Crítica decolonial com Oyèronké Oyěwùmí” apresenta 
nuances das contribuições da pensadora nigeriana para o debate sobre 
as releituras de narrativas hegemônicas sobre as experiências sociais 
dos estratos dominados pela colonização dos países do Norte. Nele, 
Claudia Miranda aproxima Oyèronké Oyěwùmí, María Lugones e 
Aníbal Quijano identificando achados de um trabalho indispensável 
para novas orientações na produção do conhecimento. Em sua refle-
xão, é uma exigência considerar o desenho interpretativo realizado no 
contrafluxo, tendo em vista que a pegada analítica que adorna a obra 
de Oyěwùmí, está baseada na vida das pessoas de sua cultura (loruba). 

Na pesquisa de Larissa Mendes Melo a autora analisa aspectos 
das tensões existentes nos debates engendrados no campo das relações 
de gênero. Observa como a colonização ainda é uma inspiração e che-
ga a estruturar um tipo de “cultura patriarcal” na pesquisa acadêmica. 
Observa alguns obstáculos que marcam o momento histórico desafiador, 
pelas inúmeras formas de subalternização e eliminação das mulheres. Seu 
artigo tem como mote a valorização de narrativas contra hegemônicas 
que produzem, seguindo uma agenda de ruptura e comprometida com 
a busca de interfaces outras. 



13

O artigo de Carlos Augusto Baptista (Augusto Bapt) é um desdobra-
mento da pesquisa participante realizada em contato com comunidades 
(rurais e urbanas) do Sudeste do Brasil, com recorte étnico-racial. O 
trabalho resulta do intercâmbio estabelecido com o Projeto de Extensão 

“Pontão de Jongo” da Universidade Federal Fluminense-UFF, com as 
atividades socioeducativas da Banda Caixa Preta, em escolas da rede 
pública (CIEPs), em Centros Municipais de Assistência Social Integrada 
(CEMASI) e, ainda, reflete sobre luta social e organização comunitária. 
Ressalta a relevância da rede de saberes locais e as ressignificações feitas 
pelos sujeitos comunitários. 

O trabalho de Fabrizzia Christiane dos Santos tem como objetivo, 
refletir sobre os sentidos de “ser branco”, no contexto escolar e, da 
branquitude como estratégia de manutenção e reprodução de lugares 
de privilégios e hierarquias raciais. Problematiza a branquitude que 
busca nomear o outro e se desresponsabiliza pela reprodução das desi-
gualdades étnico-raciais. Considera traços das contribuições de jovens 
e profissionais brancas participantes da pesquisa de campo, realizada 
durante o mestrado no Programa de Pós-graduação em Educação/UFMT, 
numa escola pública do município de Várzea Grande, estado do Mato 
Grosso. A pesquisa teve uma abordagem qualitativa a partir do método 
estudo de caso, tendo como instrumento de pesquisa o levantamento 
bibliográfico e a observação participante. Os resultados destacam que 
pensar as identidades brancas ainda é algo incipiente e que há neces-
sidade de ampliação do termo, estudos e desenvolvimento do mesmo, 
no espaço escolar. 

No trabalho de Pedro Vitor Coutinho o pano de fundo é saber qual 
o papel da História dentro do processo colonial que se mantem presente 
nas estruturas sociais. O autor explora a ideia de cambonagem realizada 
pelas/os professoras/es com quem conversou durante a investigação. 
Defende a perspectiva da reinterpretação da história e, em sua forma 
de cruzar os universos, dos quais faz parte, convida os orixás, o povo 
da mata, o povo de rua, a linha das almas e, toda e qualquer entidade 
que resiste e segue resistindo ao processo de dominação do norte global. 



14

A convocatória é para a construção de um país diferente daquele fundado 
em 1822, por um príncipe português.

A reflexão de Fabiola Nascimento Camilo é sobre o que se movi-
menta nas zonas colocadas à margem, chamando a atenção para a práxis 
sociocultural em uma favela carioca. É situado como um gancho para 
se compreender os Estudos Culturais, a partir das práticas de lazer, das/
os moradoras/es da Rocinha (Zona Sul da Cidade do Rio de Janeiro). 
Com esses dispositivos de re-existência, busca compreender como são 
engendradas as relações sociais, no exercício dessa dinâmica comunitária.

Em “Aulas-encontro: (re)conexões com Aqualtune e as alunas-su-
jeitas”, Natália de Moraes Romão da Silva e Rosalia de Moraes Romão 
da Silva, problematizam as ressonâncias do conhecimento de trajetórias 
ancestrais na construção das identidades negras femininas, no espaço 
escolar noturno de Campo Grande (Rio de Janeiro). Apontam aspec-
tos sobre as agruras e descobertas de estudantes negras nos círculos 
educacionais e analisam como as interações ampliam a percepção do 
movimento antirracista, na Educação.

Em “Memória de um tempo em que lutar por seu direito é um defeito 
que mata”: memória, história e historiografia em tempos conservadores, 
Fernando Guimarães Pimentel apresenta aspectos das memórias, das 
histórias e da historiografia que se produz nas universidades, sobretudo 
nos programas de pós-graduação, em contextos de exclusão política e 
de negação das desigualdades sociais, raciais e de gênero. O autor quer 
saber em que medida, a produção historiográfica é impactada pelo 
contexto e é capaz de impactar (ou não), a memória e a história que a 
sociedade brasileira produz e reproduz. Quer saber em que medida, a 
luta dos movimentos sociais contribui para a revisão da história e da 
historiografia brasileira nesses contextos. 

A partir da conversa e, das provocações possíveis, com as leituras 
sugeridas, o que se pretende é retomar o percurso já iniciado por outras/
os pensadoras/es, também desautorizadas/os. Nessa dinâmica, visa-se 
promover novas interconexões políticas e filosóficas, que possam auxiliar 
a emergência de outras aprendizagens. Quando consideramos a Educação 
no plural, reconhecemos o soterramento de saberes e conhecimentos 



15

produzidos nas chamadas periferias, nos submundos, nos territórios de 
gente racializada. Localizar as outras educações, implica deslocamentos, 
um movimento sankofa, a partir de memórias contra hegemônicas.



16

Referências Bibliográficas

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade, Poder, Globalização e Democra-
cia. Novos Rumos. Ano 17. n. 37.  p.4-28. 2002.



Crítica decolonial com 
Oyèronké Oyěwùmí 

Claudia Miranda – UNIRIO; CLACSO

Nas redes de pesquisa que vimos atuando, foi possível analisar 
o quadro teórico definido como crítica decolonial latino-americana. 
Alcançamos entender as principais proposições com a leitura (e releitu-
ra) de autoras/es seminais, deste enfoque, explicitamente, contra hege-
mônico. No centro desse exercício, situamos o autor peruano Aníbal 
Quijano (1928-2018), que elaborou um mapa analítico revigorante 
para compreendermos as formas de dominação, ainda vigentes. Em 
seus trabalhos, admite a forte presença do martinicano, Frantz Omar 
Fanon (1925-1961), identificado como o papa, dos estudos pós-colo-
niais. O pensamento do psiquiatra que influenciou gerações de intelec-
tuais, no mundo todo, catapultou as agendas de grupos organizados 



18

e, interferiu, fortemente, na elaboração de teses, sobre como é possível 
resistir aos processos de subalternização, ainda vigentes. 

 As relações entre África e sua Diáspora, são cada vez mais de-
fendidas, na pesquisa social e, educacional. Ao sermos provocadas/os 
a olhar o já conquistado e elaborado, nas dinâmicas sociais periféricas, 
entendemos com mais densidade, os modos de reinvenção das lutas so-
ciais. Frente ao problema do extremismo, do negacionismo, das ondas 
de violência explícita, que afetam, sobremaneira, os estratos racializados 
(afrodescendentes e povos originários), nosso compromisso passa a ser 
ocupar novas arenas de disputa, com o objetivo de apoiar práticas de 
insurgência e de fortalecimento identitário. Importa indagar sobre como 
a universidade brasileira pode interromper práticas segregacionistas, em 
franca ebulição, no Brasil? De que maneira enfrentamos as violências 
produzidas no interior das Instituições de Ensino Superior (IES), e co-
mo preparamos as novas gerações para aguentar a demanda específica 
assumida pelos movimentos sociais? 

Com essas perguntas, retomamos questões orientadoras que foram 
indicadas por pensadoras/es que se deslocaram em busca de fissuras e 
brechas oxigenantes, como fez, a nigeriana Oyèronké Oyěwùmí. Nesse 
artigo, apresentamos traços das contribuições da autora para o debate 
sobre as narrativas hegemônicas que inventaram relatos e teorias acerca 
das experiências sociais, dos estratos dominados pela colonização, dos 
países do Norte. Visa-se aproximar Oyèronké Oyěwùmí, María Lugones 
e Aníbal Quijano identificando achados de um trabalho indispensável 
para a crítica decolonial, na atualidade. Passa a ser uma exigência 
considerar o desenho interpretativo elaborado no contrafluxo, tendo 
em vista que a pegada analítica que adorna a obra de Oyěwùmí, está 
baseada na vida das pessoas de sua cultura (lorubá). 

Ao discutir sobre Igualitarianismo ginecrático e não-engenerizado 
Maria Lugones (2008) assume a importância do esforço analítico que 
caracteriza a obra de referência de uma investigadora africana, que 
atua em universidades de prestígio, nos Estados Unidos da América. 
Situar essa presença, em um ambiente nada acolhedor, para pessoas 
africanas e, afrodescendentes, é também, parte da tarefa dos grupos que 



19

investigam as formas de atuar “dentro e contra”, como definiu Quijano. 
Sabemos que a crítica decolonial favoreceu deslocamentos políticos e 
epistemológicos, não apenas no território definido como América Latina. 
A partir do pensamento consolidado na América Latina, vimos crescer 
o arco de conceitos e matrizes, para a proposição de outros mosaicos 
interpretativos, sobre os efeitos da aventura colonial europeia, mas 
também sobre re-existência.

O território historicamente conhecido como “Europa”, foi pro-
duzido a partir de genocídios consecutivos. Ganhou com a violação de 
corpos de populações eliminadas por armas de fogo e, consequentemente, 
países como Inglaterra, França, Espanha, Portugal, Bélgica e Alemanha, 
passaram a imprimir um desenho hierárquico em todo o globo. O mundo 
conhecido por nós, é resultado de séculos de massacres e atos covardes 
sucessivos. A escravização nos países africanos, asiáticos, caribenhos e, 
no território definido, estrategicamente, como “América Latina”, mudou 
todas as estruturas dos sistemas sociais que conhecemos. 

A luta pelas riquezas existentes em territórios devastados, se deu 
com base na disputa de territórios que pudessem alimentar a vida nesses 
países. Foram muitas as consequências e, uma das mais graves é a ideia 
de que algumas sociedades valem mais que outras. O conhecimento, as 
manifestações culturais e até mesmo as produções têm valores diferen-
tes respeitando hierarquias. Chegamos ao século XXI e ainda lutamos 
para retomar essas representações e mudar a elaboração de conceitos 
e teorias subalternizantes. Muitas estudiosas/os passaram suas vidas 
reelaborando essas propostas que negam os territórios desautorizados 
pela colonização.

Maria Lugones (1944-2020) foi uma estudiosa argentina, que 
cruzou fronteiras formando gerações distintas, de pessoas interessa-
das em ampliar o escopo das teorias críticas e, deu uma contribuição 
inconteste para o reposicionamento de estudos e pesquisas no campo 
dos feminismos. Sob influência de Frantz Omar Fanon, Aníbal Quijano 
(2028-2018) se converteu em um pensador fundamental para a luta por 
justiça social e tomada de consciência das formas sutis de eliminação do 
outro colonial. Seus esforços para denunciar a violência epistêmica e os 



20

discursos inventados, para justificar teses criminosas, foram retomados 
e revistos por especialistas de todos os cantos do mundo. 

O campo das Ciências Sociais sofreu abalos positivos com suas 
formas de interpretar a vida vivida a contrapelo e, as práxis insurgentes. 
Essas pessoas são referências indispensáveis para compreendermos as 
alternativas que permitiram práticas de denúncia e de negação das vio-
lências epistemológicas. Foi possível saber por que não avançamos na 
interpretação dos problemas do tempo presente, sem, primeiro, entender 
o que foi a principal invenção do processo colonial europeu. 

No encontro com a pesquisadora nigeriana Oyèronké Oyěwùmí, 
no ano de 2016, na Universidade de Brasília (UnB), iniciamos uma 
mudança de percurso na forma de compreender os lugares estratégicos 
para a crítica decolonial. O “Seminário Internacional Decolonialidade 
e Perspectiva Negra” foi a oportunidade de ter aproximação com 
uma pensadora indispensável para nossas investigações. A conferência 

“Desaprendendo as lições da colonialidade: escavando saberes subjugados 
e epistemologias marginalizadas” indicou o potencial da sua pesquisa 
mais aclamada, que inclui uma crítica aos discursos ocidentais de gênero. 

Após essa cena, assumimos um percurso na contramão visando 
encontrar portais onde possamos incrementar deslocamentos políticos 
e epistemológicos, na interseção África-Diáspora africana. A releitura 
a ser feita inclui a proposição de caminhos mais al Sul com Quijano, 
Lugones e Oyěwùmí, para reconexões urgentes que influenciem teses 
mais significativas para nossa experiência social.

Centro e periferia na crítica decolonial 

O olhar “periférico” e que reflete a “vantagem analítica”, mencio-
nada por Paulo Freire, é um dos pontos que mobiliza nossa apreensão 
sobre a crítica decolonial de Oyěwùmí. Ao assumirmos que existe uma 
geopolítica, onde a periferia abarca os estratos oriundos das regiões 
dominadas pelo Norte global, a produção realizada, em trânsito, e que 



21

se dá na jornada das pessoas que migram, assume uma posição decisiva. 
Nos termos de Lugones (2008, p.86), Oyěwùmí,

[…] nos ha enseñado que el sistema opresivo de género que 
fue impuesto en la sociedad Yoruba llegó a transformar mucho 
más que la organización de la reproducción. Su argumento nos 
muestra que el alcance del sistema de género impuesto a través 
del colonialismo abarca la subordinación de las hembras en 
todos los aspectos de la vida. Esto nos lleva a ver el análisis 
del alcance del género en el capitalismo global eurocentrado.

Lugones (2008, pp. 6-7) trabalhou com uma abordagem onde raça, 
classe, gênero e sexualidade foram chaves para se analisar as assimetrias 
que separam homens e mulheres. Nessa esteira, problematizou as for-
mas de violências que afetam as mulheres. Na ancoragem que assume 
com Oyèronké Oyěwùmí, vai mais além produzindo outros atalhos 
para pensarmos a colonialidade do poder. Sua tradução, onde junta 
colonialidade e gênero, ampliou as pegadas de Quijano:

Anibal Quijano percebe a intersecção de raça e gênero em ter-
mos estruturais amplos. Para entender essa intersecção através 
de seu olhar, precisamos compreender a análise que ele faz do 
padrão de poder capitalista eurocêntrico e global. Tanto “ra-
ca”10 como gênero ganham significados a partir desse padrão. 
Quijano entende que o poder está estruturado em relações de 
dominação, exploração e conflito entre atores sociais que dis-
putam o controle dos “quatro âmbitos básicos da vida humana: 
sexo, trabalho, autoridade coletiva e subjetividade/intersubjeti-
vidade, seus recursos e seus produtos (LUGONES, 2008, p.78). 

No quadro formulado por Quijano, segundo Lugones, alguns 
aspectos centrais ficaram de fora, tendo em vista a interdependência 
existente entre capitalismo e relações de gênero. Não obstante, é estraté-
gico recuperar os achados do autor, para melhor compreendermos como 



22

foi decisivo o que apresenta sobre os discursos que inventam América 
Latina e Europa simultaneamente:

A classificação racial da população e a velha associação das 
novas identidades raciais dos colonizados com as formas de 
controle não pago, não assalariado, do trabalho, desenvolveu 
entre os europeus ou brancos a específica percepção de que o 
trabalho pago era privilégio dos brancos. A inferioridade racial 
dos colonizados implicava que não eram dignos do pagamento 
de salário. Estavam naturalmente obrigados a trabalhar em be-
nefício de seus amos. Não é muito difícil encontrar, ainda hoje, 
essa mesma atitude entre os terratenentes brancos de qualquer 
lugar do mundo. E o menor salário das raças inferiores pelo 
mesmo trabalho dos brancos, nos atuais centros capitalistas, 
não poderia ser, tampouco, explicado sem recorrer-se à clas-
sificação social racista da população do mundo. Em outras 
palavras, separadamente da colonialidade do poder capitalista 
mundial (QUIJANO, 2005, p.120).

Na elaboração acima, explicita os arranjos e engrenagens para a 
assimetria de poder funcionar deixando fixados aqueles grupos defini-
dos como interiores, nos discursos ocidentais sobre sociedades “não 
europeias”.

Com uma lupa favorecida pela ambiência na qual desenvolve sua 
interpretação, sobre as violências de gênero, Lugones (2008, p.7) amplia 
essa interpretação com uma crítica às limitações da explicação do autor:

Seu quadro de análise – capitalista, eurocêntrico e global – 
mantem velado o entendimento de que as mulheres coloniza-
das, não brancas, foram subordinadas e destituídas de poder. 
Conseguimos perceber como é opressor o caráter heterossexual 
e patriarcal das relações sociais quando desmistificamos as pres-
suposições de tal quadro analítico.



23

Esses aspectos, sobre as engrenagens coloniais, bem como a cen-
tralidade do “discurso de raça”, são indicativos das tramas e modos 
de dominação e, nossas tarefas de pesquisa inclui uma análise extensa.

Por tudo isso, a crítica decolonial de Oyěwùmí, é inconfundível 
quando a investigadora revela multidimensões das violências epistemo-
lógicas presentes nos discursos ocidentais, sobre a sua cultura (Iorubá). 
Em “A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para 
os discursos ocidentais de gênero” indica a problemática dos discursos 
científicos que realizaram apagamentos e alteração de registros, ocul-
tando dados históricos interferindo gravemente na pertença de jovens 
africanas/os. Oyěwùmí localiza as formas de controle engendradas pelo 
ocidente para a manutenção da subalternidade nos territórios invadidos 
na colonização europeia:

A ênfase das Nações Unidas nas mulheres representa uma con-
fluência com os interesses das feministas e os governos ociden-
tais. As preocupações feministas pelo controle da reprodução 
coincidiam com os interesses dos governos ocidentais e das 
Nações Unidas sobre o controle do crescimento da população 
no Terceiro Mundo (OYEWÙMÍ, 2017, p.287). 

Oyěwùmí apresenta inúmeras preocupações que se destacam, 
quando situamos os parâmetros da crítica colonial latino-americana. 
Em outro lugar argumentamos que:

Estar mais ao Sul e menos ao Norte pode significar, na expe-
riência de brasileiros/as e investigadores/as, uma mudança de 
locus, implicando a conformação de um outro ethos. Ainda 
que tais representações persistam, podemos superá-las com o 
fomento ao intercâmbio centrado nas pesquisas realizadas nas 
universidades da AL. (MIRANDA, 2017, p.229).

A pesquisa social, em todo o mundo, depende de uma análise das 
narrativas legitimadas como sendo as únicas possíveis. Quais mudanças 
foram provocadas com a chegada de outros corpos, nos espaços das 



24

instituições de pesquisa? O que pode uma pessoa que vive em sociedades 
sacrificadas pela aventura colonial europeia? Oyěwùmí explica que, o 
objetivo de sua pesquisa,

[...] foi ir além dos parâmetros predefinidos para que se possa 
fazer perguntas de primeira ordem sobre a sociedade iorubá. 
A tarefa não foi simples porque tive que elucidar por que, em 
primeiro lugar, as categorias de gênero são investigadas na 
Iorubalândia e por que as anafêmeas iorubás foram conside-
radas subordinadas e vitimizadas antes mesmo de a pesquisa 
ser realizada em sua sociedade (OYEWÙMÍ, 2021, p. 260).

Pode-se afirmar que se trata de uma investigadora a frente do seu 
tempo, tendo em vista que sua pegada teórica é realizada a partir de 
multilinguagens difíceis de serem aproximadas. A partir de leituras sobre 
suas investigações, pode-se considerar que a interseção África-Diáspora 
faz parte da agenda afro futurista. 

Em termos geopolíticos, o Brasil faz parte do território considerado 
o mais importante da Diáspora Africana, em números de populações 
sequestradas e escravizadas. A nosso ver, a experiência afrodescendente 
deve ser lida como icônica, por inaugurar um formato transatlântico. 
Ao mesmo tempo, a história cultural africana e, da demografia da es-
cravidão, se interconectam revelando lados diversos com expressões 
também diversas.

Oyěwùmí (2021, p.26) organiza sua crítica de ruptura e indica 
fissuras dos discursos ocidentais:

Nos últimos tempos, graças, em parte, à pesquisa feminista, o 
corpo está começando a receber a atenção que merece como 
local e como material para a explicação da história e do pen-
samento europeus30. A contribuição característica do discurso 
feminista para nossa compreensão das sociedades ocidentais é 
que ele explicita a natureza generificada (e, portanto, corpo-
rificada) e androcêntrica de todas as instituições e discursos 
ocidentais. As lentes feministas desnudam o homem de ideias 



25

para todos verem. Mesmo os discursos como os da ciência, con-
siderados objetivos, foram mostrados como masculinamente 
tendenciosos.

Notadamente, trabalha apontando as bases das limitações da tra-
dução elaborada para soterrar culturas inteiras. No texto “Visualizando 
o corpo: Teorias ocidentais e sujeitos africanos”, um dos pontos da sua 
elaboração indica: “A senioridade como fundamento da relação social 
iorubá é relacional e dinâmica; e, ao contrário do gênero, não é focada 
no corpo” (p.36). Através da lupa que adotou, encontra as limitações 
das expressões tais como “visão de mundo”. Considera que se trata de 
um dos problemas mais graves dessa interpretação colonial, já que a 
lógica visual é reducionista.

Para entendermos os achados da pesquisa de Oyěwùmí, pode-se 
atentar para as diferentes observações realizadas, em cada capítulo de 
seu trabalho. Em “(re)constituindo a cosmologia e as instituições socio-
culturais oyó-iorubás”, explica como os países europeus, envolvidos na 
invasão que vitimou sociedades inteiras na África, produziram teses que 
sustentassem as violações de direitos e negação das culturas africanas. 
Em nossa análise, seu trabalho é desenhado a partir de uma perspectiva 
contra hegemônica, admite que essa tarefa não tem sido fácil mas o foco, 
é entender a utilização da categoria de gênero, na investigação sobre o 
território onde se localizam a cultura Iorubá. 

Um corpo africano e “feminino”, atravessa diferentes campus 
universitários, no chamado primeiro mundo. A professora Oyèronké 
Oyěwùmí é reconhecida mundialmente por sua performatividade e, 
também, por tudo que o deslocamento realizado, promove. Nasceu 
em um país (Nigéria) que possui cerca de 190 milhões de habitantes. 
São mais de 500 línguas vivas que o processo colonial transformou em 

“dialetos”. Nesse ir e vir, entre mundos distintos, a sua cartografia tem 
favorecido outras compreensões sobre a crítica decolonial, justamente 
pela pluridiversidade africana, que a autora comporta.

A nosso ver, o afro futurismo é, também, uma chave analítica na 
Diáspora Africana e esse lugar interpretativo é privilegiado. O movimento 



26

de pesquisa realizado pode apresentar novas pistas sobre a tessitura 
que alcança. A autora nasceu na Nigéria, em 1957 e fez parte de uma 
cultura universitária com explícitas influências dos colonizadores ingle-
ses. É possível imaginar os conflitos diários, de jovens universitárias/os 
nascidas/os em um ambiente em disputa, um território naturalmente 
rico e próprio da cultura Iorubá.

Ao migrar para estudar, escolhe uma instituição de prestígio na 
Nigéria e, posteriormente, a Universidade da Califórnia (Berkeley). O 
reconhecimento de sua pesquisa The invention of women. Making na 
african sense of western gender discourses ocorreu no ano de 1998 e, a 
obra foi premiada no Distinguished Book Award. Esse reconhecimento 
alavancou as leituras das suas outras produções e seu trabalho é interpre-
tado como uma análise decolonial produzida na Diáspora Iorubá. Essa 
foi uma oportunidade de reconhecer o lugar que ocupa a produção de 
Oyěwùmí. São vistas movimentações e deslocamentos descolonizadores. 
Isso porque a autora indica alternativas para mapeamentos fecundos 
sobre estética, linguística multilinguagens importantes na revisão das 
narrativas inventadas como únicas, sobre o chamado “resto do mundo”. 

O exemplo do trabalho de Oyěwùmí abarca a constituição da 
cosmologia e das instituições Iorubás, o que reflete o seu esforço para 
destacar as violações inventadas para afetar a cosmo percepção de jovens 
africanas/os. Sobre o princípio básico da organização social Iorubá alerta:

A família Iorubá tradicional pode ser descrita como uma fa-
mília não-generificada. É não-generificada porque papéis de 
parentesco e categorias não são diferenciados por gênero. Então, 
significativamente, os centros de poder dentro da família são 
difusos e não são especificados pelo gênero. Porque o princí-
pio organizador fundamental no seio da família é antiguidade 
baseada na idade relativa, e não de gênero, as categorias de pa-
rentesco codificam antiguidade, e não gênero. Antiguidade é a 
classificação das pessoas com base em suas idades cronológicas. 
Daí as palavras egbon, referente ao irmão mais velho, e aburo 
para o irmão mais novo de quem fala, independentemente do 



27

gênero. O princípio da antiguidade é dinâmico e fluido; ao 
contrário do gênero, não é rígido ou estático (OYĚWÙMÍ, p. 6). 

A pertença da autora imprime outro resultado para a pesquisa. 
Carecemos de reinterpretações das violações realizadas e que impactaram 
negativamente o imaginário popular. Ao assumirmos as tarefas exigidas 
pela crítica decolonial, é estratégico compreender os atravessamentos 
mais graves gerados pela dominação dos países colonizadores. Oyěwùmí 
faz uma crítica centrada nas percepções construídas por pesquisadoras/
es nigerianas/os (e de outros lugares do mundo), sobre as teorias sociais, 
sobre os estudos africanos e ainda sobre as influências da interpretação 
do ocidente, em uma cultura que não tem o “gênero” como um prin-
cípio organizativo.

Em seu artigo Conceptualizando el género: los fundamentos 
eurocêntricos de los conceptos feministas y el reto de la epistemología 
africana (Oyěwùmí, 2010, p.28), trata alguns aspectos dos conceitos 
feministas para observar as limitações impostas a epistemologia africana:

Apesar do fato, de o feminismo ter se tornado global, é a fa-
mília nuclear ocidental quem proporciona a base para a maior 
parte da teoria feminista. Assim, os três conceitos centrais que 
são pilares do feminismo, a mulher, o gênero e a irmandade, 
são somente compreensíveis com cuidadosa atenção a família 
nuclear, de onde surgiram […] A estrutura da família concebida 
como a unidade conjugal no centro, nos leva a compreensão do 
gênero como una categoria natural e inevitável, porque dentro 
desta família não existe categorias transversais. Na estrutura 
baseada no gênero, biparental, com chefe masculino, o homem 
figura como o provedor da família e a mulher se associa com 
a estrutura e a criança.

Ao conhecermos suas diferentes análises, passamos a entender 
a gravidade da questão levantada e que afeta não apenas a Diáspora 
Iorubá, mas interfere a produção de conhecimento e gera transtornos 
para as concepções sobre as culturas mais afetadas com a colonialidade 



28

do poder. O pressuposto que explora indica como pessoas foram trans-
formadas em “mulheres” e em seguida inferiorizadas por discursos de 
dominação. Mara Viveros-Vigoya (2018, p. 203) interpreta a obra com 
algumas observações reveladoras:

La tesis central del trabajo de Oyèrónkẹ´ Oyĕwùmí, publicado 
originalmente en 1997, consiste, en primer lugar, en negar que 
el género funcione como un principio básico de organización en 
todas las sociedades, y, en segundo lugar, en mostrar la inconve-
niencia de los postulados teóricos del feminismo euroamericano 
para dar cuenta de la cultura oyó-yorubá y, más ampliamente, 
de las culturas africanas.

A compreensão de Viveros-Vigoya nos leva a entender que, no 
quadro teórico de Oyĕwùmí estão revelados traços que expressam a 
gravidade do problema a ser enfrentado, na pesquisa social. Enquanto, 
nas sociedades europeias, o corpo físico está sempre ligado ao corpo 
social, no pensamento Iorubá esta biologização da diferença não existe.

Entender a organização familiar, na tradição Iorubá é, entender 
um tipo diferente de família que pode ser descrita como “uma família 
sem gênero”: 

Não tem gênero porque os papéis de parentesco e as categorias 
não são diferenciadas por gênero. É significativo, então, que os 
centros de poder dentro da família estão diferenciados e não 
tem especificidade de gênero. Devido Cláudia Miranda s 25 s 
ao fato de que o princípio organizador na família é a antigui-
dade com base na idade relativa, e não o gênero, as categorias 
de parentesco codificam a idade e não o gênero. A antiguidade 
é a classificação social das pessoas com base nas suas idades 
cronológicas. Daí que as palavras “egbon” se refere ao irmão 
mais velho e “aburo” ao irmão mais novo, independentemente 
do gênero. O princípio da idade é dinâmico e fluido; a diferença 
de gênero não é rígida e nem estática. (OYĚWÙMÍ, 2010, p.31).



29

O mote para o desenvolvimento da investigação de referência, da 
autora, foi a invenção de um discurso sobre gênero em uma sociedade 
onde não existia essa denominação e tampouco as hierarquias de gênero, 
nas famílias Iorubá. No mesmo ritmo, as análises minuciosas entregam 
outros achados que ampliam a crítica decolonial, nos termos inaugurado 
por Aníbal Quijano. Daí a defesa que fazemos de rever a presença da 
Oyĕwùmí, na crítica decolonial produzida em um deslocamento epis-
temológico já iniciado por Frantz Omar Fanon.

Foi Lorand J. Matory (1998, p.263) quem sinalizou para a impor-
tante questão que nos afeta diretamente como estrato em re-existência: 

“Desde a virada do século, um movimento que pode ser chamado de “a 
Renascença Yorubá” tem atingido Brasil, Cuba, Porto Rico, Venezuela, 
Trinidad, Estados Unidos e vários outros países”. Indicou também que 
as áreas da Filosofia, História e nas Ciências Sociais, exploraram exaus-
tivamente esse traço do deslocamento africano.

À guisa de conclusão

Em linhas gerais, concordamos que de alguma forma, a pesquisa 
de Oyěwùmí pretendeu realizar mais questionamentos que responder 
perguntas e, assim, aprendemos com a autora que muitos dos problemas 
empíricos só poderão ser resolvidos em pesquisas ainda em processo de 
elaboração. Sua intenção foi apresentar achados outros que pudessem 
indicar as fragilidades de um tipo de deformação estratégica, um crime 
epistemológico cometido pelos países do Norte.

As formulações realizadas nos levam a rever os intentos de colocar 
o Brasil na Diáspora Afro-latina. As questões levantadas, impulsionam 
novos debates e estudos sobre as sociedades africanas mas, também, 
sobre a afrodescendência. Efetivamente, a repercussão de “A invenção 
das mulheres” nos estudos de gênero e, a crítica de Oyèrónké Oyèwùmi, 
aos discursos ocidentais, impactaram nossa percepção sobre a crítica 
decolonial, no Brasil. Quando examina a sociedade Òyó-Yorùbá em 



30

seus próprios termos, tem a plena consciência de que a observação, da 
referida sociedade (através das lentes de gênero do Ocidente), provoca 
uma percepção distorcida.

O campo de estudos de gênero na América Latina é heterogêneo 
e em diálogo com os avanços, nas Ciências Sociais, com as linguagens 
artísticas, as dinâmicas comunitárias, sugerem outras educações (des-
-aprendizagens e reaprendizagens sobre nós mesmas/os). É urgente 
fazermos novas perguntas e novas investigações sobre percursos invisibi-
lizados para interromper representações desumanizadoras de sociedades 
clandestinizadas e grupos soterrados, por séculos. Vimos sugerindo a 
promoção de escavações epistemológicas, e investigações expedicionárias 
realizadas em redes colaborativas. Acreditamos em outros percursos 
para se promover lugares de memórias coletivas e plurais. 

Um movimento sankofa, realizado, sob orientação dos argumentos 
de Oyèrónké Oyèwùmi, sugere recomposições estéticas, linguísticas, 
antropológicas, sociológicas, históricas, políticas, pedagógicas, rítmicas, 
imagéticas, e portanto, culturais. Uma crítica decolonial, na interconexão 
África- Diáspora Africana, se impõe sobretudo quando reconhecemos 
os perigos eminentes para grupos populacionais que foram dominados 
a partir da aventura colonial realizada pelos países do Norte, tais como 
Bélgica, Inglaterra, Portugal, Espanha, França e Holanda. 



31

Referências Bibliográficas

CUSICANQUI, Silvia Rivera. El ojo intruso como Pedagogía. s/d. 
Disponível em: https://docplayer.es/56816027-El-ojo-intruso-co-
mo-pedagogia.html

_______. Sociología de la imagen: miradas ch’ixi desde la historia an-
dina. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta Limón, 2015. Disponí-
vel em: tintalimon.com.ar/descargar.php?libro=978-987-3687-10-5

_______. Ch’ixinakax utxiwa: una reflexión sobre prácticas y discur-
sos descolonizadores. Ciudad Autonoma de Buenos Aires: Tinta 
Limón, 2010. Disponível em: https://chixinakax.files.wordpress.
com/2010/07/silvia-rivera-cusicanqui.pdf

FANON, Frantz Omar. Os Condenados da Terra. Rio de Janeiro: Ci-
vilização Brasileira, 1968. Disponível em: https://www.kilombagem.
net.br/wp-content/uploads/2015/07/Os_condenados_da_Ter-
ra-Frantz-Fanon.pdf

MATORY, J. Lorand. Yorubá: as rotas e as raízes da nação transa-
tlântica, 1830-1950*. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 
4, n. 9, p. 263-292, out. 1998.

MIRANDA, Claudia. O Debate pós-colonial na América Latina: con-
tribuições de Silvia Rivera Cusicanqui e Santiago Castro-Gómez. 
Revista Interinstitucional Artes de Educar. Rio de Janeiro, V. 3 N. 3 

– pág. 213-232 (out/2017 – jan/2018) disponível em: https://www.e-
-publicacoes.uerj.br/index.php/riae/article/view/29850 

_______. Pesquisadoras negras na docência do ensino superior: 
uma análise a partir da perspectiva (auto)biográfica. Revista Práxis 
Educacional, Vitória da Conquista -Bahia -Brasil, v. 14, n. 29, p.393-

https://docplayer.es/56816027-El-ojo-intruso-como-pedagogia.html
https://docplayer.es/56816027-El-ojo-intruso-como-pedagogia.html
https://chixinakax.files.wordpress.com/2010/07/silvia-rivera-cusicanqui.pdf
https://chixinakax.files.wordpress.com/2010/07/silvia-rivera-cusicanqui.pdf
https://www.kilombagem.net.br/wp-content/uploads/2015/07/Os_condenados_da_Terra-Frantz-Fanon.pdf
https://www.kilombagem.net.br/wp-content/uploads/2015/07/Os_condenados_da_Terra-Frantz-Fanon.pdf
https://www.kilombagem.net.br/wp-content/uploads/2015/07/Os_condenados_da_Terra-Frantz-Fanon.pdf
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/riae/article/view/29850
https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/riae/article/view/29850


32

414, jul./set. 2018. Disponível em: http://periodicos2.uesb.br/index.
php/praxis/article/view/4374

MÃE BEATA DE YEMONJÁ. Caroço de Dendê - a sabedoria dos 
terreiros: como Ialorixás e Babalorixás passam conhecimentos aos 
seus filhos (1997) Rio de Janeiro: Pallas Editora, 1997.

LUGONES, Maria. Colonialidad y género. Tabula Rasa. Bogotá - Co-
lombia, No.9: 73-101, julio-diciembre 2008.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. La invención de las mujeres: una perspectiva 
africana sobre los discursos occidentales del género. Bogotá: Edi-
torial En la Frontera, 2017. 

___________. Conceptualizando el género: los fundamentos euro-
céntricos de los conceptos feministas y el reto de la epistemología 
africana. Africaneando. Revista de actualidad y experiencias Núm. 
04, 4º trimestre 2010. www.africaneando.org.

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando o gênero: os fundamen-
tos eurocêntricos dos conceitos feministas e o desafio das epis-
temologias africanas. Tradução para uso didático de: OYĚWÙMÍ, 
Oyèrónké. Conceptualizing Gender:

__________. What Gender is Motherhood?: Changing Yorùbá Ideals 
of Power, Procreation, and Identity in the Age of Modernity. Nova 
Iorque: Palgrave, 2016. 

__________. Gender Epistemologies in Africa: Gendering Traditions, 
Spaces, Social Institutions and Identities  (editora). Nova Iorque: 
Palgrave , 2011. 

_________. African Gender Studies: A Reader (editora). Nova Iorque: 
Palgrave, 2005. 

http://periodicos2.uesb.br/index.php/praxis/article/view/4374
http://periodicos2.uesb.br/index.php/praxis/article/view/4374
http://www.africaneando.org


33

__________. African Women and Feminism: Reflecting on the Po-
litics of Sisterhood  (editora). Trenton (Nova Jersey): Africa World 
Press, 2003.

 ___________. The Invention of Women: Making an African Sense of 
Western Gender Discourses. Minneapolis: University of Minnesota 
Press, 1997. 

MIRANDA, Claudia, Posfacio In OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A invenção 
das mulheres: construindo um sentido africano para os discursos 
ocidentais de gênero. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 2021.

___________. O debate pós-colonial na América-latina: contribui-
ções de Silvia Rivera Cusicanqui e Santiago Castro-Gómez. Revis-
ta Interinstitucional Artes de Educar. Rio de Janeiro, V. 3 N. 3 – pág. 
213-232 (out/2017 – jan/2018)

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade, poder, globalização e democra-
cia. Revista Novos Rumos. Ano 17 n. 37, 2002. Disponível em: http://
www2.marilia.unesp.br/revistas/index.php/novosrumos/article/
view/2192

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 
Latina. En libro: La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias 
sociales. Perspectivas Latinoamericanas. Edgardo Lander (comp.) 
CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Buenos 
Aires, Argentina. Julio de 2000. p. 246. Disponible en la World Wide 
Web: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/quija-
no.rtf 

SEGATO, Rita Laura. La crítica de la colonialidad en ocho ensayos. 
Y una antropología por demanda. Ciudad Autónoma de Buenos 
Aires: Prometeo Libros, 2013.

http://www2.marilia.unesp.br/revistas/index.php/novosrumos/article/view/2192
http://www2.marilia.unesp.br/revistas/index.php/novosrumos/article/view/2192
http://www2.marilia.unesp.br/revistas/index.php/novosrumos/article/view/2192
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/dussel.rtf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/dussel.rtf


34

VIVEROS-VIGOYA, Mara. La invención de las mujeres. Una pers-
pectiva africana sobre los discursos occidentales del género. Bo-
gotá: en la frontera. Revista LiminaR. Estudios sociales e humanís-
ticos. Vol XVI, n. 1 enero-junio, 2018. pp. 203-206.



A produção feminina e 
insurgente: em busca de 

outras epistemologias nas 
IES

Larissa Melo Mendes1 - UNIRIO

Em “Cartas para o bem viver” (XUCURU-KARIRI & COSTA, 
2020), a autora e o autor, nos convidam a resistir, lado a lado, com li-
deranças e pensadoras/es comprometidas/os com mudanças profundas, 
para o Brasil. Uma das autoras é Sônia Guajajara, uma mulher indí-
gena do povo Guajajara (Maranhão/Amazônia) reconhecida pela sua 
presença política no âmbito nacional e internacional. Como liderança 

1	  Mestranda no Programa de Pós-graduação em educação da UNIRIO.



36

indígena, participa como Coordenadora Executiva da  Articulação 
dos Povos Indígenas do Brasil (APIB) e é integrante do Conselho da 
Iniciativa Inter-religiosa pelas Florestas Tropicais do Brasil (PNUMA). 
Com 156.966 votos, se tornou a primeira indígena a ser eleita depu-
tada federal pelo estado de São Paulo, no ano de 2022. Sua trajetória 
serve como uma referência para entendermos as tarefas que batem à 
porta e que, exigem deslocamentos estratégicos. 

Antes de adotarmos uma perspectiva contra hegemônica de pesquisa, 
a reflexão aqui apresentada inclui a compreensão dos caminhos que po-
demos percorrer visando afirmar a presença das mulheres, na produção 
do conhecimento no âmbito das Instituições de Ensino Superior (IES). 
Com a pesquisa que vimos realizando, aprendemos a considerar, como 
grave, a condição feminina. Maria José Ferreira Lopes (2012, p.507) 
empreendeu uma investigação sobre fontes antigas da misoginia e conclui: 

O Cristianismo dos finais do Império Romano do Ocidente 
tornou-se o ponto de convergência de tradições que partilham 
o pensamento misógino, potenciando -se mutuamente graças 
ao peso da herança clássica na experiência dos apologetas e 
Doutores da Igreja, quase todos retores de formação.

Complementa que “A palavra escrita e a sua exegese foram mar-
cantes na continuidade de ideias e fórmulas negativas sobre a mulher, a 
que a herança cultural deu maior fundamento” (LOPES, 2012, p.508).

Misoginia, portanto, é uma plataforma da engrenagem patriarcal 
e capitalista. O campo dos estudos dos feminismos é uma reação ao 
reconhecimento do tamanho do problema que mulheres enfrentam por 
séculos. A retomada de direitos é tarefa coletiva, na atualidade e, no 
caso das pessoas que sofrem com os processos de subalternização, cabe 
assumir uma alternativa de participação política efetiva, nos espaços 
onde atuamos. Encontros e desencontros são elementos de nossa agenda 
por direitos sociais. Com esses parâmetros, a pesquisa acadêmica deve 
enfrentar os temas que atravessam a experiência dos grupos, hoje em 
luta por maior reconhecimento de sua pertença. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Articula%C3%A7%C3%A3o_dos_Povos_Ind%C3%ADgenas_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Articula%C3%A7%C3%A3o_dos_Povos_Ind%C3%ADgenas_do_Brasil
https://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%A3o_Paulo_(estado)


37

Como mulher, latina, filha da classe trabalhadora e mãe, não 
abandono as experiências e reforço a ideia de uma pesquisa engajada 
com consciência da importância das nossas insurgências em chave de-
colonial. Em termos mais amplos, nossas gambiarras epistemológicas 
partem do esforço contínuo de estar e atropelar obstáculos da ordem 
capitalista e patriarcal. Nossa tarefa é, portanto, promover novos de-
senhos propositivos onde estejamos como protagonistas e produtoras 
de conhecimento em ambientes encharcados de hostilidade.

As universidades de prestígio estão em disputa e, a cada ano, mais 
pessoas oriundas das classes populares tomam o território em busca de 
experiências como protagonistas de mudanças efetivas. Nesse itinerário, 
jovens mulheres se movimentam e indicam as urgências do tempo presente. 
A pesquisa em andamento é parte dessa dinâmica de insurgência e visa 
fortalecer a desobediência epistemológica. Em chave decolonial, visa-se 
romper com padrões reforçados pelo status quo e gerar incômodos com 
corpos desautorizados, com mulheres que historicamente não ocupam 
esses lugares na produção de conhecimento dito “científico”.

Diversidade temática no campo político 
dos feminismos

O temário dos feminismos é caracterizado pela reivindicação da 
diversidade de eixos a serem problematizados. Foi com Maria Lugones 
(2008, p.75) que conseguimos entender como a América Latina é terri-
tório chave para o campo político e suas diversas orientações. 

Investigo la intersección de raza, clase, género y sexualidad 
para entender la preocupante indiferencia que los hombres 
muestran hacia las violencias que sistemáticamente se infrin-
gen sobre las mujeres de color:3 mujeres no blancas; mujeres 
víctimas de la colonialidad del poder e, inseparablemente, de 
la colonialidad del género; mujeres que han creado análisis 



38

críticos del feminismo hegemónico precisamente por el ignorar 
la interseccionalidad de raza/clase/sexualidad/genero.

A primeira compreensão, a partir do trabalho de Lugones, é que 
não somos iguais e não sofremos as mesmas violências. Em linhas gerais, 
importa localizarmos esses percursos da práxis e da teorização já em 
curso e que situa a problemática da diversidade. 

Rita Laura Segato (2012, p. 110) apresentou um quadro interpre-
tativo preocupante e que serviu de alerta para a elaboração de nossas 
questões de estudo:

[...] o Estado entrega aqui com uma mão aquilo que já retirou 
com a outra: cria uma lei que defende as mulheres da violência 
à qual estão expostas porque esse mesmo Estado já destruiu as 
instituições e o tecido comunitário que as protegia. O advento 
moderno tenta desenvolver e introduzir seu próprio antídoto 
para o veneno que inocula. O polo modernizador da República, 
herdeira direta da administração ultramarina, permanentemen-
te colonizador e intervencionista, debilita autonomias, irrompe 
na vida institucional, rasga o tecido comunitário, gera depen-
dência e oferece com uma mão a modernidade do discurso 
crítico igualitário, enquanto com a outra introduz os princípios 
do individualismo e a modernidade instrumental da razão li-
beral e capitalista, conjuntamente com o racismo que submete 
os homens não brancos ao estresse e à emasculação. Voltarei a 
estes temas pormenorizadamente na próxima secção.

A partir dos aspectos acima em destaque, a pergunta de fundo, 
para caminharmos lado a lado, com as comunidades, das quais fazemos 
parte, é sobre como reaprender sobre as formas de organização nas 
bases. Pode-se compreender que esse passo a passo demanda desapren-
der conceitos arraigados como os únicos possíveis. As alternativas de 
politização devem ser pensadas nessa dinâmica, explicitamente, contra 
hegemônica.



39

Assim, importa assumir o compromisso de realizar “escavações 
epistemológicas” no sentido dado por Miranda (2019, p.28) e impulsio-
nar estudos que reconheçam as contribuições da produção de mulheres. 
Para a autora: “La teorización y promoción de nuevas investigaciones 
forman parte de la tarea descolonizadora que es, sin duda, comunitaria 
e inevitable”. 

Dados do Observatório de Igualdade de Gênero da América Latina 
e Caribe (CEPAL, 2018) foram divulgados. Neles, aparecem resultados 
das principais questões que afetam as mulheres da região. Nos dados 
sobre o Brasil, está em relevo a Lei n.14188 (julho de 2021) e, no seu 
preâmbulo está contido que a lei,

Define o programa de cooperação Sinal Vermelho contra a 
Violência Doméstica como uma das medidas de enfrentamento 
da violência doméstica e familiar contra a mulher previstas na 
Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006 (Lei Maria da Penha), e 
no Decreto-Lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940 (Código 
Penal), em todo o território nacional; e altera o Decreto-Lei nº 
2.848, de 7 de dezembro de 1940 (Código Penal), para modifi-
car a modalidade da pena da lesão corporal simples cometida 
contra a mulher por razões da condição do sexo feminino e 
para criar o tipo penal de violência psicológica contra a mulher.

A lei visa engrossar uma das medidas de enfrentamento da violência 
doméstica e familiar contra as mulheres e cria o tipo penal de violência 
psicológica. O Art. 147-B sinaliza: 

Causar dano emocional à mulher que a prejudique e perturbe 
seu pleno desenvolvimento ou que vise a degradar ou a contro-
lar suas ações, comportamentos, crenças e decisões, mediante 
ameaça, constrangimento, humilhação, manipulação, isola-
mento, chantagem, ridicularização, limitação do direito de ir 
e vir ou qualquer outro meio que cause prejuízo à sua saúde 
psicológica e autodeterminação.



40

O campo político e de luta pela recuperação de direitos das mulhe-
res, indica uma dinâmica organizacional densa e que revela o quanto as 
organizações feministas têm avançado e imprimido um modus operandi 
que não pode ser invisibilizado. São opressões que se sobrepõem e que 
sufocam estratos em situação de grande vulnerabilidade. Senso assim, 
as mulheres racializadas estão em maior risco, já que a proteção de suas 
vidas não é garantida. Indagamos os diferentes campos de estudo que são, 
a nosso ver, campos de luta. Sendo assim optamos por um caminho por 
dentro do campo educacional para melhor compreender as nossas saídas. 

Sabemos que são fissuras e brechas que encontramos para respirar. 
Convocamos a “comunidade estabelecida” a pensar lado a lado, com a 

“comunidade insurgente”. A presença feminina, no campo da teorização 
dos problemas educacionais chama a nossa atenção na pesquisa que 
vimos desenvolvendo no âmbito do Mestrado em Educação.

Por tudo isso, entendemos que a área de pesquisa tem uma dívi-
da histórica com o tema das relações de gênero e, no Brasil podemos 
observar, analisando os dados já existentes, como o presente momento 
histórico ainda se confronta com engrenagens de um mecanismo de 
dominação. Ao levantarmos dados da Rede de Observatórios2 nota-se, 
pelo levantamento feito em cinco estados (Bahia, Ceará, Pernambuco, 
Rio de Janeiro e São Paulo), no boletim “Elas Vivem” os problemas 
existentes da violência, já que indicou 1.975 registros no ano de 2021, 
sendo que 409 são casos de feminicídios.

Nos estados pesquisados, a cada dia uma mulher morre por ser 
mulher, e esses resultados indicam que estamos encarando uma cultura 
misógina que vê os corpos femininos como objetos, como propriedade e 
sujeito às perversões da masculinidade. Na compreensão das especialistas 
no tema das violências interseccionais, que afetam as mulheres, o capita-
lismo tira vantagens, há séculos desse estado de coisas. Sendo assim, as 
demandas do capitalismo acentuam, cada vez mais, as desigualdades de 

2	  Disponível em: http://observatorioseguranca.com.br/elasvivem-um-caso-de-violencia-
-contra-a-mulher-e-registrado-a-cada-cinco-horas/

http://observatorioseguranca.com.br/elasvivem-um-caso-de-violencia-contra-a-mulher-e-registrado-a-cada-cinco-horas/
http://observatorioseguranca.com.br/elasvivem-um-caso-de-violencia-contra-a-mulher-e-registrado-a-cada-cinco-horas/


41

gênero que funcionam como engrenagens fundamentais na manutenção 
das assimetrias de poder. Ataques são direcionados aos corpos femini-
nos por um imaginário coletivo afetado pelo patriarcado e machismo. 
Como consequência, se enfrenta uma lógica hierárquica de poder. São 
múltiplas as formas de violência e, para Rita Laura Segato (2012, p.108) 
o feminicídio é a barbárie do gênero moderno. A autora afirma que 

“a humanidade testemunha hoje um momento de tenebrosas e cruéis 
inovações na forma de vitimar os corpos femininos e feminizados, uma 
crueldade que se difunde e se expande sem contenção”.

Este artigo tem como mote levantar aspectos acerca dos significados 
da presença feminina na pesquisa acadêmica. Com ênfase na valorização 
de narrativas outras, seguimos uma agenda contra hegemônica e insur-
gente. Pretende debater abordagens e práxis apoiadas na escuta sensível 
na interconexão com as mulheres em condição de maior vulnerabilidade. 

Em meio à crise de violência em curso, a educação é um locus 
possível de politização sendo ainda um recurso para encorajar a re-
sistência, conhecer os mecanismos de dominação e assim, esse campo 
também político, muda de status por ser essencial para ampliar nossas 
performatividades como sujeitas das transformações sociais.

No que tange aos aspectos metodológicos foi priorizada a abor-
dagem qualitativa fundamentada por uma pesquisa bibliográfica e 
documental, foi possível identificar tensões do recorte de gênero e com 
esses desafios, refletimos sobre as formas de dominação e ainda sobre 
as alternativas de protagonismo feminino nos espaços de produção de 
conhecimento - sendo essa mudança, parte de uma práxis descolonizado-
ra, uma práxis pedagógica libertadora e engajada, que situa a educação 
como locus de emancipação social.

Debates insurgentes

Romper com a lógica eurocêntrica é um exercício diário importante 
e precisa ser explorado, tendo em vista que, nos coloca mais próximos 



42

do pensamento latino-americano. O sociólogo Aníbal Quijano, confor-
me Segato (2021, p. 57), critica a colonização dos territórios que foram 
interceptados pelo padrão colonial e propõe rupturas com o que foi ex-
traviado. Ao nos alinharmos com essa crítica, aprendemos que estamos 
inseridas/os em um modelo de sociedade colonial onde a geopolítica do 
conhecimento e do poder validam o conhecimento e, determinam o que 
é válido. Ditam regras, ratificam estigmas. Importa observar as chama-
das para a desobediência epistêmica (MIGNOLO, 2021, p. 3). Nesse 
caminho, isso pode significar o abandono do pensamento da epistemo-
logia neutra. Para Mignolo estamos vivendo um despertar epistêmico 
dos países do terceiro mundo e experimentando pensamentos plurais. E 
incorporar a pluralidade, significa acolher todas as formas de produção 
de conhecimento, é valorizar a diversidade e resgatar o que foi perdido. 
Analisar criticamente a academia e, também, saber quais sujeitas/os estão 
produzindo conhecimento, é uma emergência para o nosso tempo. Com 
estas análises poderemos achar pistas sobre fenômenos contemporâneos, 
rompendo com as cegueiras e amarras da colonização. 

O debate de gênero chega como dispositivo de proteção das mu-
lheres que historicamente vêm sofrendo com o patriarcado e as diversas 
formas de dominação. Desta forma, compreendo que as rítmicas dos 
corpos femininos invadem nossa interpretação dos espaços de elabora-
ção de conhecimento. Incentivar a produção acadêmica das mulheres 
e inserir suas narrativas, interfere no desenho final. Ao assumirmos as 
relações de gênero, incrementamos o debate sobre os lugares de poder. 
Esse exercício faz parte de uma agenda que deseja a emancipação social 
e o empoderamento feminino através da presença na educação.

Paulo Freire (2004), assumiu as afetações alcançadas no percurso 
e com suas percepções da realidade, aponta algumas pistas para cami-
nhos outros que nos levem a transformação social, que gerem outros 
desenhos interpretativos. É nesse bailar que vislumbramos formas de 
insurgir para reexistir com o objetivo de esperançar. Conhecer os meca-
nismos de dominação e, estar nesse lugar de ameaça, é uma espécie de 
convocatória. A posição que assumimos, de produtoras de conhecimento 
é a chave para a decolonialidade no cotidiano. Seguir uma perspectiva 



43

decolonial, nesse processo, implica em promoção de embates com as 
masculinidades tóxicas.

Ancorada nas falas da educadora e ativista Célia Xakriabá (2021), 
pensamos na urgência de estruturar uma educação que seja também 
ambiental. A ativista indígena defende que não há processo de luta que 
não traga conhecimento e aponta a força das mulheres matriarcas. Para 
Célia Xakriabá não é possível construir uma epistemologia de cura sem levar 
em consideração os corpos das mulheres da diversidade. Ela entende que essa 
demarcação é uma exigência e assim, precisamos reconhecer a potencialidade 
dos saberes insurgentes. Xakriabá nos convida a aspirar uma ciência cole-
tiva e ancestral, que respeite e mantenha a transmissão de aprendizados 
onde epistemologias do afeto sigam esse processo. Concordando com a 
ativista, afirma-se que as mulheres são a cura do século XXI, que somos 
nós as que refletem sobre o reencantamento pela vida e o ressentimentar. 
São sentimentos necessários para tecer outras formas de viver. 

Nesses trajetos, encontramos um desenho onde os saberes circulares 
fazem sentido, conforme a indicação de Antônio Bispo (Nêgo Bispo). O 
autor sugere a subversão epistemológica é para isso é necessário escolher 
o caminho da transfluência. Transfluir é o movimento pelo cosmo, se 
relacionar de forma circular é aceitar o múltiplo e construir a partir dele. 

É possível criar formulações interseccionais de conhecimento proveniente 
da experiência vivida como Suzuki (2022) fez em sua tese de doutorado, a 
autora destaca também a importância das pesquisas de história oral baseadas 
na alteridade, afetividade e na escuta sensível e nos convida a valorizar as 
experiências cotidianas e vivências ancestrais de corpos subalternizados, 
fundamento do pensar na experiência.

Ao acompanharmos os achados de Silvia Federici (2017) passamos 
a rever a participação feminina, no ordenamento social imposto pelo 
capitalismo. O corpo feminino está subalternizado faz muito tempo. A 
antropóloga Rita Laura Segato (2012, p. 116) afirma que já existiam 
nas sociedades indígenas e afro-americanas, estruturas patriarcais que 
são consideradas pela autora como um patriarcado de baixa intensidade 
pois reconhecem estruturas de gênero mas de uma forma mais fluida, 
mais igualitária. O colonizador quando chega nesses espaços traz uma 



44

concepção de patriarcado que é extremamente perversa e engessada. O 
patriarcado de alta intensidade defende a concepção de gênero colonial 
que tira o poder político das mulheres, as retira da esfera pública e deli-
mita seu espaço ao privado, à família e a casa. Segato (2012) afirma que 
no período pré-intrusão3, na esfera pública, existiam espaços femininos 
de acolhimento e cumplicidade que a colonização tornou privados, um 
ideal que coloca a segurança dos corpos femininos em risco. Trazemos 
como exemplo os dados da desigualdade de gênero (CEPAL, 2018, p.12):

Homens e mulheres não são grupos homogêneos e, para melhor 
entender suas dinâmicas, a interação com outras dimensões, 
grupos e categorias é de suma importância. Idade, escolaridade, 
raça/etnia, religião, deficiência, orientação sexual, migração 
e status de cidadania, assim como viver em áreas urbanas e 
rurais, são interseções que influenciam a análise de gênero e 
devem ser consideradas sempre que os dados e as informações 
disponíveis permitirem tais desagregações.

É na esfera do casamento, do privado, que as mulheres correm 
mais riscos. O patriarcado nos coloca como propriedade, somos tratadas 
como restos e não merecemos atenção.

Como resultado do capitalismo sobre a vida das mulheres, Federici 
discursa sobre a “feminização da pobreza” (p.34): 

No cerne do capitalismo, encontramos não apenas uma relação 
simbiótica entre o trabalho assalariado contratual e a escra-
vidão, mas também, e junto com ela, a dialética que existe 
entre acumulação e destruição da força de trabalho, tensão 
pelas quais as mulheres pagaram o preço mais alto, com seus 
corpos, seu trabalho e suas vidas. (FEDERICI, 2017 , p.34).

O modelo capitalista mata as mulheres, mantém as estruturas pa-
triarcais para seu benefício e não atende as necessidades das populações, 

3	  A autora determina como o período antes da colonização.



45

a filósofa afirma que essa lógica permanece em expansão devido a 
configuração das desigualdades que foram estruturadas nas classes 
trabalhadoras e, também, por conta da sua serventia na globalização 
da exploração.

Em “A dominação masculina: a condição feminina e a violência 
simbólica” Pierre Bourdieu (2005) analisa, com alguns exemplos de 
culturas diversas, como a dominação se articula, nos fazendo acreditar 
que o ponto de medida sempre foi o masculino. Entendemos que, assim 
como em diversas outras áreas, o campo da pesquisa não é pensado 
para o corpo feminino. Importa considerar o que Silva e Ribeiro (2014) 
concluem:

Desconstruir a lógica binária dos gêneros implica problematizar 
a oposição hierárquica existente entre eles, na qual o mascu-
lino é tomado como referência, como, também, compreender 
o caráter construído, fragmentado, contingente e plural das 
identidades, afinal, não existe a mulher como categoria uni-
versal e fixa, mas várias e diferentes mulheres, que aprendem a 
ser, pensar, agir e se reconhecer de determinado jeito de acordo 
com os contextos sociais, culturais e históricos em que estão 
inseridas (SILVA; RIBEIRO, 2014, p. 16).

Somos diversas, somos plurais e nossos corpos precisam ocupar 
os espaços de produção de conhecimento também, espaço que nos foi 
negado, historicamente. Consumir a pesquisa feita por mulheres e usar 
os corpos da diversidade como escopo teórico da sua pesquisa, também 
faz parte de uma agenda de lutas.

Bourdieu nos mostra o caminho para um “trabalho histórico de 
des-historicização” (2005, p. 137) para romper com a lógica patriarcal 
de dominação masculina, o autor defende que devemos aprofundar os 
estudos sobre os agentes e instituições que mantém essas estruturas, 
mas não dando enfoque a exclusão das mulheres, de certos tipos de 
profissões, mas, sim, em como essas hierarquias se mantém, até hoje, e 
como as próprias mulheres contribuem com essa exclusão. 



46

As instituições educativas mesmo quando não seguem um modelo 
de educação tradicional favorecem e reproduzem práticas patriarcais, 
esses espaços servem na manutenção da dominação masculina. Apesar 
da estabilidade do modelo patriarcal muitas mudanças têm sido orques-
tradas pelos movimentos feministas, Bourdieu (2005) afirma que entre 
as conquistas mais significativas para a transformação da condição 
feminina está o aumento do acesso e permanência das jovens no ensino 
secundário e superior. 

Essas alterações são fundamentais e podemos notar uma mudança 
com relação a divisão do trabalho, mais mulheres ocupam cargos aca-
dêmicos e também administrativos mas, conforme o sociólogo afirma, 
os corpos femininos continuam sendo excluídos dos cargos de chefia. 
Mesmo diante de deslocamentos significativos, os homens continuam 
se destacando em cargos de poder e, principalmente, políticos. Hoje, 
lidamos com um projeto neoliberal que visa tirar direitos trabalhistas e 
Bourdieu afirma que, serão as mulheres as maiores vítimas dessa política 
de precarização “que visa reduzir a dimensão social do Estado e favo-
recer a “desregulamentação” do mercado de trabalho.” (BOURDIEU, 
2005, p. 152)

Compreender como funcionam os mecanismos de dominação, os 
papéis impostos pela socialização e questionar sobre eles é um movimento 
de tomada de consciência, extremamente, importante para as mulheres 
que estão no centro deste ataque, é doloroso, mas se faz necessário para 
assumir uma agenda de luta pela ruptura dos padrões hegemônicos.

Santiago Arboleda Quiñonez (2018) defende a necessidade de 
privilegiar as diferenças, outros projetos de mundo, busca pensar em 
outra globalização, a globalização das diferenças. Assumindo a plu-
ralidade, devemos rever o que é tido como universal, buscar histórias 
outras/verdades outras e abrir espaço aos lugares de memória, abrir 
brechas para outros lugares de produção e reprodução da vida. Temos 
que acessar pelas brechas e fortalecer novas narrativas em disputa pelo 
direito de existir.

Mignolo (2021) aponta para uma falta de produção do conheci-
mento para o bem-estar, em vez de para controlar e gerenciar populações 



47

por interesse, esse conhecimento deve vir de experiências e necessidades 
locais, pensando a vida humana em primeiro lugar. Entender os nossos 
anseios e produzir conhecimento a partir deles, faz parte de uma prática 
intercultural que vem sendo construída pelas mulheres.

Intencionar por novas epistemes faz parte da minha agenda aca-
dêmica, portanto direciono o meu olhar para os corpos femininos que 
para Fanon são as principais agentes da corpo-política do conhecimento. 
(FANON apud MIGNOLO, 2021, p. 22)

Compreendo a urgência de ocupar os espaços de reforma social 
assim como os de produção de conhecimento e fomentar o apoio entre 
as mulheres, vejamos o exemplo da educadora bell hooks que utilizava 
o espaço acadêmico para se posicionar, pensava também em formas de 
incluir e extinguir hierarquias. Mesmo seguindo um modelo de academia 
pensado, majoritariamente, por homens, nós podemos agir na contramão 
e criar formas de ação contra hegemônica.

As lideranças femininas são verdadeiros exemplos nos movimentos 
sociais, na academia também, ocupamos o nosso espaço como pesqui-
sadoras, mas, ainda temos desafios, Silva e Ribeiro afirmam que:

É preciso problematizar o pressuposto de que a ciência é neutra 
com relação às questões de gênero, revelando que os valores e 
as características socialmente atribuídos às mulheres são desva-
lorizados na produção do conhecimento, e que desigualdades 
de gênero perpassam o campo científico, por exemplo, no que 
se refere: à sub-representação feminina em determinadas áreas 
da ciência, a ocupação de cargos de direção e o recebimento de 
bolsas PQ do CNPq, entre outros aspectos (SILVA; RIBEIRO, 
2014, p. 16).

Podemos afirmar que, a inserção na pesquisa em educação pode 
mudar as representações que construímos sobre as performatividade 
femininas. A ascensão das populações marginalizadas depende de uma 
ruptura com o instituído. A presença de mulheres na pesquisa e na prá-
xis educativa exigem novos compassos. O campo está sustentado por 



48

intelectuais da escola e, nesse contexto reconhecemos as assimetrias de 
poder confundindo as relações interpessoais. 

Para que esses corpos colocados à margem sejam reconhecidos, é 
necessário assumirmos o que Miranda (et al, 2022) definem como outras 
educações. Em outros termos, é estratégico incorporarmos a diversida-
de como uma chave. Com nossas utopias, só conseguiremos construir 
uma sociedade mais justa com o auxílio dos profissionais da educação, 
com rupturas estratégicas em movimento sankofa, feito coletivamente, 
repensar os currículos submetidos às mulheres.

 Assumimos a pesquisa engajada defendida por bell hooks4 (2013) 
e entendemos o papel fundamental da educação como ferramenta para 
a emancipação social. Assim, seguimos apoiadas nas concepções de 
uma educação libertadora de Paulo Freire e lutamos por práticas contra 
hegemônicas que inclua os excluídos e direcione as pessoas marginali-
zadas para o centro. 

É uma exigência reconhecer a pluralidade dos corpos femininos, valorizar 
a pesquisa acadêmica produzida por elas e, também, compreender os espaços 
de aprendizagens diversas que promovem com suas presenças. Esse movimento 
faz parte de um compromisso com a decolonialidade mas sobretudo com 
a crítica radical das feministas. Defende-se, assim, outra postura frente 
ao que demandam as mulheres no campo da produção intelectual.

Considerações finais 

Os temas que atravessam as relações de gênero, nos levam a 
novos compromissos, onde o trabalho acadêmico ganha centralidade. 
Compreender a rítmica da luta realizada por sujeitas colocadas à margem, 
no campo da pesquisa, passa a ser tarefa coletiva implicando rupturas, 
também epistemológicas. Pensar as múltiplas violências nas relações de 
gênero, encontrar aportes teóricos decoloniais e construir vias de ação 

4	  O nome da autora aparece em letras minúsculas seguindo o seu posicionamento 
político e como crítica a academia. 



49

pedagógica, é tarefa coletiva. Desaprender para reaprender com o Sul 
global têm sido parte do compromisso teórico. Esse compromisso com 
a pesquisa engajada sugere desobediência. Compreendemos a impor-
tância de valorizar os saberes que estão sendo produzidos a contrapelo. 
Mulheres em busca de maior autonomia influenciam outras sujeitas. 

Conhecer as formas de dominação e inverter a lógica patriarcal, 
alterando a nossa posição de passividade para a posição de produção 
de conhecimento, se faz necessário. Para seguir com uma agenda de-
colonial, liberamos nosso referencial teórico, ampliamos as fontes de 
pesquisa. Assim como Célia Xakriabá, acreditamos não ser possível 
construir epistemologias de cura, sem valorizar os corpos das mulheres 
da diversidade e, nessa pegada, defendemos que precisamos dar valor 
às potências de conhecimento que são geradas por esses outros corpos. 
Para que as populações que estão à margem sejam reconhecidas, é ne-
cessário alinhamentos com propostas, de outras educações.

Seguiremos um caminho da transfluência objetivando outras tradu-
ções para nós mesmas, vislumbramos um ambiente formativo baseado 
em relações estabelecidas de forma circular, reconhecendo a diversida-
de. Concordamos que a educação é um campo para promovermos a 
emancipação social e também o fortalecimento das pessoas. Precisamos, 
ainda, criticar os ideais capitalistas e pensar em uma formação humanista 
que dê conta de atender as demandas das múltiplas sociedades que é o 
país. Importa defendermos outras educações, e, nesse caso, se trataria 
de propostas que acolham e valorizem os conhecimentos das pessoas 
vulneráveis em risco de vida, como é o caso das mulheres mais empo-
brecidas, que não desfrutam de seus direitos pela inoperância do Estado.



50

Referências Bibliográficas

BOURDIEU, Pierre. A Dominação Masculina. – 4ª ed. – Rio de Janei-
ro: Bertrand Brasil, 2005.

BRASIL. Lei n. 14188 de 21 de julho de 2021.

CEPAL, Observatório de Igualdade de Género da América Latina 
e Caribe, 2018.

Duarte, L. P., & Mendes, L. M. (2022). VISUALIDADES DA COLONIA-
LIDADE: ANÁLISE CRÍTICA DAS ESTRUTURAS DE GÊNERO NA 
CULTURA VISUAL PARA UMA EDUCAÇÃO LIBERTADORA: . Revis-
ta De Estudos Em Educação E Diversidade - REED, 3(9), 1-20. ht-
tps://doi.org/10.22481/reed.v3i9.11244

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação 
primitiva. Trad. de Coletivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2017.

FREIRE, Paulo (1967). Educação como Prática da Liberdade. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1997.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários a 
prática educativa. São Paulo: Paz e Terra, 2004.

GUAJAJARA, Sonia. De Sonia Guajajara para o Brasil. In: XUCURU-
-KARIRI, Rafael. COSTA, Suzane L. (Orgs.). Cartas para o bem viver. 
Salvador, Boto-cor-de-rosa livros arte e café /paraLeLo13S, ed. 1, 
2020.

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a Educação como prática 
de liberdade. Tradução de Marcelo Brandão Cipolla- São Paulo. 
2013



51

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Estudos e Pesquisas. 
Informação Demográfica e Socioeconômica, n.38, 2018.

LOPES, Maria José Ferreira. De Pandora a Eva: fontes antigas da 
misoginia ocidental. Diacrítica, n. 26/2, p. 143-164, 2012.

LUGONES, MARÍA. Colonialidad y Género. Tabula Rasa , Bo-
gotá, n. 9, p. 73-102, dezembro de 2008. Disponível em 
<http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1794-24892008000200006&lng=en&nrm=iso>. 

MIGNOLO, Walter D. Desobediência epistêmica, pensamento in-
dependente e liberdade decolonial. Revista X, Paraná, v. 16, ed. 1, 
p. 24-53, 2021.

MIRANDA, Claudia. Más allá de un cuento de hadas: resistencia y 
otros aprendizajes para la historiografía de la diáspora africana. In: 
Rosa Campoalegre Septien; Anny Ocoró Loango. (Org.). Afrodes-
cendencias y contrahegemonías Desafiando al decenio. 1ed.Bue-
nos Aires: CLACSO, 2019, v. 1, p. 27-63.

NACIONAL, Anped. Epistemologias decoloniais por Célia Xakriabá 
em sessão da 40ª RN ANPEd. Youtube, 5 de novembro de 2021. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=5P5lxAfwOBQ

QUIÑONEZ, Santiago Arboleda. Defensa ambiental, derechos hu-
manos y ecogenoetnocidio afrocolombiano. Pesquisa em Educa-
ção Ambiental, [s. l.], v. 13, n. 1, p. 10-27, 2018.

SEGATO, Rita. Crítica da colonialidade em oito ensaios: e uma an-
tropologia por demanda. 1. ed. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 
2021. 345 p. ISBN 978-65-86719-62-8.

__________. Gênero e colonialidade: em busca de chaves de leitu-



52

ra e de um vocabulário estratégico descolonial. Simpósio Interna-
cional “La cuestión de la des/colonialidad y la crisis global”, Lima, 
2012.

___________. Las estructuras elementales de la violencia. ensayos 
sobre género entre la antropología, el psicoanálisis y los derechos 
humanos. Bernal, Universidad de Quilmes, 2003

SILVA, Fabiane Ferreira da; RIBEIRO, Paula Regina Costa. Trajetó-
rias de mulheres na ciência:: “ser cientista” e “ser mulher”. Ciência 
& Educação (Bauru) , [s. l.], v. 20, ed. 2, Apr-Jun 2014. DOI https://
doi.org/10.1590/1516-73132014000200012. Disponível em: https://
www.scielo.br/j/ciedu/a/wNkT5PBqydG95V9f4dJH4kN/?lan-
g=pt. Acesso em: 18 out. 2022.

SUZUKI, C. L. Outras memórias, outras histórias: contra coloniali-
dade e o saber

como construção coletiva e emancipatória na educação antirra-
cista das artes.

2022. Tese (Doutorado em Artes) – Escola de Comunicações e Ar-
tes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2022.

UNB, PPGU. Metafísica na Rede Debate: Cosmopolítica e Cosmo-
fobia. Youtube, 5 de agosto de 2020. Disponível em: https://www.
youtube.com/watch?v=lBlhkKzzHmo&t=34s

XUCURU-KARIRI, Rafael. COSTA, Suzane L. (Orgs.). Cartas para o 
bem viver. Salvador, Boto-cor-de-rosa livros arte e café /paraLe-
Lo13S, ed. 1, 2020.



Movimentos comunitários, 
estratégias socio-ocupa-

cionais e saberes afroperi-
féricos na contemporanei-

dade.
Carlos Augusto Baptista – PUC-Rio 

Conhecido como “movimento comunitário”, por tratar da mobi-
lização política entre as comunidades, no enfrentamento às instituições 
hegemônicas (GOHN, 2009) do Estado e, da sociedade, desde o início, 
sua célula fundamental e pulsante, é a associação de moradores, res-
ponsável pelo processo de organização e formação política da comu-
nidade. A década de 1980, sem dúvida, foi um período decisivo para a 



54

história do país, principalmente, no âmbito das ideias que estimulariam 
um novo fluxo nas artérias das instituições democráticas. Nessa época, 
pessoas da minha geração e do mesmo contexto socioeconômico, pa-
reciam não ter clareza do que acontecia, na geopolítica mundial, por 
falta de acesso à leituras especializadas, pela perda da diversificação 
oferecida pelos tradicionais aparelhos de rádio, com Ondas Curtas e 
Ondas Médias, que possibilitavam ouvir programações de vários paí-
ses (COSTA, 2013). Mesmo não sabendo outras línguas, interpretava-

-se os sentidos, daquilo que estava sendo comunicado. 
Mas, quando o espaço começou a ser ocupado por, aparelhos 

modernos AM/FM, um portal de contato com o mundo foi fechado, en-
quanto isso, jovens e adultos, moradores das periferias, ainda tentavam 
decifrar expressões como “golpe militar”, “ditadura militar”, democracia, 

“lei da anistia”, “abertura política”, “assembléia nacional-constituin-
te”, “diretas-já”, “guerra fria”, “esquerda”, “direita” e outras, que 
tornaram aquela década, a mais suculenta para diferentes segmentos 
do movimento social brasileiro (IAMAMOTO, 2011), sobretudo, para 
o movimento sócio-político das comunidades periféricas da cidade do 
Rio de Janeiro. Por exemplo, Jardim Palmares, em Santa Cruz, que se 
articulou do final da década de 1970, atravessando a década de 1980, 
produzindo ações políticas, dentro e fora do bairro, tendo como ápice 
dessa atuação, a participação no Congresso Nacional das Associações 
de Moradores-CONAM, realizado pela federação das associações de 
moradores-FAMERJ, em parceria com outras federações, reunindo a 
militância do país inteiro, durante três dias, em Brasília, no ano de 1985. 
Quanto ao crescimento e dimensão desse movimento para o Estado do 
Rio de Janeiro, podemos lembrar sua expressiva representação política 
nas eleições para vereador e prefeito da cidade, no ano seguinte, con-
cluindo-se com uma série de indicações de líderes comunitários para 
formação de quadros no governo eleito. 

A criação dos Conselhos Escola-Comunidade, na gestão do então 
prefeito, Saturnino Braga, é fruto direto do conjunto de reivindicações 
do movimento comunitário, bem como, os Conselhos Comunitários de 
Segurança, com demandas de alta complexidade, por conta da ampliação 



55

do debate sobre segurança pública, em função do aumento da violência 
urbana. Soma-se a essa lista de eventos marcantes e nos ajuda a pensar 
o recorte étnico-racial desse trabalho, a presença decisiva de lideranças 
afro-descendentes, ativistas do movimento comunitário, engajadas na 
articulação e execução da marcha do Movimento Negro, no dia 11 
de maio de 1988, que parou o centro da cidade do Rio de Janeiro e, 
experimentou um resquício de intolerância das forças do exército, na 
Avenida Presidente Vargas. Assim, relata um dos principais articuladores 
daquele ato jurídico-político, Amauri Mendes Pereira, publicado no 
Blog Aldeia Gliot, em 2008. 

Os militares cercaram e depredaram os palanques montados 
pela RIOTUR, em frente à Central do Brasil. Reprimiram e 
prenderam militantes que chegavam dos subúrbios e da Baixada 
Fluminense nos terminais ferroviários e destruíram faixas, car-
tazes e etc, se posicionaram em maior número, em frente à igreja 
da Candelária e início da Av. Presidente Vargas, onde seria a 
concentração (PEREIRA, 2008, p.1).

Podemos ilustrar esse acontecimento lembrando, por exemplo, que 
um dos comitês de organização e articulação da Marcha do Movimento 
Negro de 1988, utilizou a sede do sindicato dos professores, em Campo 
Grande na Zona Oeste da cidade. O movimento comunitário é berço 
de intersetorialidade, é perpassado e composto por sujeitos de várias 
categorias profissionais. O indivíduo é sindicalista e filiado à associação 
do bairro, logo, dois setores com naturezas distintas, voltados para 
interesses comuns, o processo de garantia de direitos do cidadão. O 
crescimento e o protagonismo das associações de moradores deu-se, 
no âmago dos movimentos sociais, impulsionados pelos ventos que 
sopravam o fim do ciclo dos governos militares e clamavam liberdade 
de expressão, respeito aos direitos sociais, fundamentais à cidadania e 
dignidade da pessoa humana, em defesa de sonhos e projetos coletivos 
da grande massa de cidadãos reprimidos pelo regime dos generais, no 
poder desde 1964.



56

Outro fator que contribuiu para essa sensação de fortalecimento 
dos movimentos comunitários, foi a cena política das diversas pastorais 
da igreja católica (Joc, Juc, Jec...) regidas pela orientação ideológica da 
teologia da libertação, determinada a trabalhar pelos pobres e com os 
pobres, mesmo sob as limitações e sansões impostas pelo Vaticano, que 
pesou a mão e puniu, severamente, alguns dos principais líderes desse 
movimento, entre eles, Leonardo Boff. 

Uma parcela, significativa dos jovens e adolescentes das afrope-
riferias, foi afetada, de uma forma ou de outra, por esse movimento 
dissonante e revolucionário, promovido pelos defensores da teologia da 
libertação, que pode ser interpretado, como a vertente teológica, que 
mais se aproximou dos pressupostos marxistas e, conseqüentemente, 
da causa dos explorados no modo brasileiro de ser capitalista. Uma 
possível conseqüência dessa inter-relação, talvez, tenha sido a criação 
dos cursos pré-vestibulares para jovens negros e carentes nas periferias, 
inicialmente, pelo EDUCAFRO, entidade da Pastoral do Negro, coor-
denada por Frei David. 

 O coletivo, de maioria negra, que compunha a diretoria da 
Associação de moradores do bairro Jardim Palmares, além de ser res-
ponsável pela entrada de alguns jovens na militância política, se tor-
nou a fonte de inspiração para o retorno à escola e ingresso no ensino 
superior, para muitos deles. Foi por conta daquela experiência, que me 
inclinei às leituras de temas da macro-política, descobri meu interesse 
pela pesquisa e tomei consciência, na teoria e na prática, do espírito 
comunitário. Conforme, Raquel Paiva “Em linhas gerais, é provável 
que seja a tendência à comunhão, à fusão, a marca mais fundante do 
espírito comunitário (PAIVA, 2003). Para além do aprendizado de um 
social pela via comunitária-solidária, aprendemos pela via comunitária 
e revolucionária.

Todos os membros da diretoria dedicavam algumas horas para dar 
plantão na secretaria da associação, pra exercitar a prática com o tra-
balho burocrático administrativo e o contato direto com os moradores. 
Durante um período, fui plantonista, depois, conselheiro deliberativo e, 
em seguida, assumi o departamento cultural, para pensar as demandas 



57

do campo das artes e da cultura negra local e articulá-la com outras 
comunidades. Na condição de diretor cultural, organizamos uma mi-
ni-biblioteca nas dependências da sede da associação. 

Assim, foi naquele contexto que saboreamos as primeiras leituras 
dos clássicos, sobretudo, os marxistas, Gramsci e Lukács, através das 
primeiras traduções de Carlos Nelson Coutinho. Naqueles anos, a 
palavra tecnologia, fazia parte daquele grupo de palavras alienígenas, 
que estavam à nossa volta, prontas pra invadir nosso território e, ainda 
não tínhamos consciência dos efeitos que elas nos causariam. Telefones 
sem fio, só na ficção. O telefone de fichas, ainda era o aparelho mais 
utilizado para comunicar qualquer coisa, de uma comunidade para 
outra e o trabalho dos carteiros, também ocupava posição de destaque, 
na década de 1980. As emissoras de rádio AM começavam a perder 
espaço para as FMs, que surgiam fortes, trazidas pelos novos modelos 
de aparelhos radiofônicos, que antes eram equipados com as opções de 
Ondas Curtas, Ondas médias e Freqüências Moduladas. 

A partir, daquele momento, a indústria passaria a produzir, ex-
clusivamente, aparelhos AM/FM e os mercados, automaticamente, só 
venderiam esse modelo de rádio. A tecnologia a serviço da comunicação, 
subjugada pelas leis de mercado, que subjugam os direitos de escolhas 
do consumidor/ouvinte. É nesse contexto sócio-histórico, que come-
çam as articulações para a criação das primeiras “rádios comunitárias” 
em nossas periferias. É o movimento reagindo à extrema opressão da 
rede de emissoras chamadas de “comerciais”, por estarem a serviço do 
grande capital econômico. O rádio, como veículo de comunicação de 
massa, na cidade do Rio de Janeiro, alcança o seu ápice (COSTA, 2013) 
com o sucesso da Rádio Nacional, entre as décadas de 1930 e 1950. 
Até, que outra personagem começa a roubar, definitivamente, a cena 
comunicacional e midiática. 

Toma força a precursora da “Era do vídeo”, a televisão, que, atu-
almente, domina o mercado das comunicações (SODRÉ e PAIVA, 2002) 
e tem sido uma das armas mais eficazes para propagação da ideologia 
dominante, em todo território nacional, inclusive, no interior das comu-
nidades afroperiféricas, mais afastadas dos centros urbanos, que nesse 



58

trabalho conceituamos como pós-periferias. Tal alcance da televisão 
contribui, imensamente, para manutenção do status quo euro-domi-
nante (grifo meu) com todos os seus requisitos, machistas, racistas e 
toda sorte de xenofobismos, pertinentes a um sistema que se apresenta 
como defensor da liberdade de expressão, porém, precisa instaurar uma 
ditadura a cada temporada, pra garantir seus valores voláteis vencidos 
(grifo meu) no mercado de idéias e mercadorias descartáveis. 

 O Cinema travestido de cine-clube, sustentado por um projetor 
de 16 milímetros e qualquer pano ou parede branca, que pudesse servir 
de tela, esteve presente nas bases de formação política dos movimentos 
comunitários, dando relevante contribuição para construção de estraté-
gias ocupacionais, que possibilitaram novas formas de territorialização. 
Além de apresentar uma programação alternativa ao grande circuito, 
realizavam debates com o público, sobre a temática abordada em cada 
filme assistido. Esse modo de intervenção no interior das comunidades, 
sofreu dois ataques certeiros, um por conta do fechamento da Empresa 
Brasileira de filmes-EMBRAFILME, decretado pelo governo Collor de 
Melo, em 1989 e outro, ainda pior, com a chegada e popularização do 
videocassete, que mais à frente seria desbancado pelo DVD, assim como 
o disco de vinil perdeu espaços pro CD. 

A trajetória desses suportes tecnológicos, da fabricação, passan-
do pela circulação no mercado até a popularização, está diretamente, 
ligada às mudanças de comportamento da macro-política econômica, 
direcionadas para os diversos contingentes subalternizados dos países 
periféricos. Por essa ótica, o avanço tecnológico chega no interior das 
comunidades com a clara função de incluir seus moradores no alçapão 
do consumo. Ainda assim, praticamente, tudo que o mercado impõe, as 
comunidades ressignificam, ou seja, traduzem para as suas realidades. 

Essas performances caracterizam o perfil de resistência e perma-
nência identitária dos movimentos comunitários. A capacidade que as 
pessoas têm para resistir à dominação, subalternização, utilizando-se 
das armas do dominador. Traços de uma guerra constante nas entra-
nhas do tecido social, que produz sérias conseqüências e, evidencia os 
diversos níveis de desigualdades nas relações, entre as comunidades e 



59

as ditaduras, seja do mercado, representada pela indústria cultural com 
suas ondas midiáticas, seja do Estado, com suas forças repressivas arma-
das ou ideológicas. A chegada do aparelho celular e a hiper velocidade 
com que as tecnologias se processam, ao mesmo tempo, que coloca as 
pessoas numa roda louca pelo consumo, traz possibilidades variadas 
de intervenção no cotidiano. 

Antes desses recursos, transmitir um fato qualquer, demandava 
uma gama de esforços, que às vezes, tornava impossível ou demorado 
demais, atualmente, utilizando um celular, com um aplicativo específico, 
pode-se fazer a circulação de uma imagem para centenas de pessoas, si-
multaneamente, sem maiores sacrifícios e quase sem custos. Por exemplo, 
com um celular de qualidade média, podemos realizar um filme, um 
documentário, uma entrevista para pesquisa científica, pode-se ainda, 
traduzir textos em qualquer língua do mundo. 

Campanhas em defesa dos direitos humanos e do meio ambiente 
são impulsionadas por correios eletrônicos e respaldadas por imagens 
veiculadas nas redes sociais, que alcançam retornos imediatos, diaria-
mente. É a tecnologia a serviço da superação humana, ainda que essa 
relação resulte em algumas seqüelas, à medida que os usuários perdem 
o controle sobre à maquina. 

Considerações finais

Se por um lado, o avanço tecnológico interfere e altera leis e regras 
dos mercados, por disponibilizar novos produtos e suportes, simulta-
neamente, provoca mudanças de comportamento, também, em outros 
setores da sociedade, como por exemplo, nas ciências e no cotidiano 
das pessoas mais simples, que nas suas devidas proporções, ocupam 
algum lugar, na escala de consumo dessa gama de produtos, estando 
assim, no raio de alcance dos efeitos causados por eles. Os recursos que 
se tem, atualmente, para a produção de uma pesquisa acadêmica, de 
certa forma, facilitam o trabalho do pesquisador (DEMO, 2012). Os 



60

sites, as plataformas onlines, os bancos de dados disponibilizados ao 
público. A presença dos suportes tecnológicos nas salas de aula ou em 
espaços não-formais de produção de saberes e aprendizagens, se utiliza-
dos, com criticidade, pode apontar, diferentes caminhos metodológicos 
e contribuir para fundamentação de outras pedagogias (MIRANDA e 
SOUZA, 2010). Quanto ao processo organizacional dos movimentos 
comunitários, a chegada da internet, com todos os seus recursos, mesmo 
com as limitações de sinal ou de acesso aos aplicativos, mais caros, a 
oferta básica, já possibilita uma série de atividades virtuais, de profundos 
impactos na dinâmica estrutural desses movimentos e, conseqüentemente, 
na vida das pessoas dessas comunidades. No entanto, não podemos ser 
ingênuos, sabemos que tudo isso é o capitalismo em seus espasmos e cri-
ses, executando sua reprodução e ampliando o público consumidor para 
continuar se reproduzindo em escalas cada vez mais largas e violentas.



61

Referências bibliográficas 

DAVID, Frei. Pré-vestibular comunitário, universidades e ações 
afirmativas. In Resistência e Inclusão: história, cultura, educação e 
cidadania afro-descendente/org. Denise Pini Rosalem da Fonse-
ca.- Rio de Janeiro: PUC-Rio: Consulado Geral dos Estados Unidos, 
2003.

DEMO, Pedro. Ciência Rebelde: para continuar aprendendo, cum-
pre desestruturar-se. São Paulo: Atlas, 2012. 

GOHN, Maria da Glória Marcondes. Movimentos Sociais e Educa-
ção. 7ª ed.-São Paulo: Cortez, 2009. 

GOLDENBERG, Mirian. A arte de pesquisar: como fazer pesquisa 
qualitativa em Ciências Sociais. 7ª Ed- Rio de Janeiro: Record, 2003. 

GOMES, Nilma Lino. Prefácio do livro Relações Étnico-raciais na 
escola: desafios teóricos e práticas pedagógicas após a Lei nº 
10.639/Org. Cláudia Miranda, Mônica Regina Ferreira Lins e Ricar-
do Cesar Rocha da Costa.- Rio de Janeiro: Quartet: Faperj. 2012. 

IAMAMOTO, Marilda Villela. O Serviço Social na Contemporanei-
dade. 11ª Ed. - São Paulo: Cortez, 2011.

MARTINELLI, Maria Lúcia. Serviço Social: identidade e alienação. 
16ª ed.- São Paulo: Cortez, 2011. 

MIRANDA, Cláudia; RIASCOS, Fanny Milena Quiñones e SILVA, Re-
giane Costa da. Redes Interculturales y perspectivas dialógicas 
em afroamérica: La intersección Brasil-Colombia In Revista FAEE-
BA: Educação e Contemporaneidade. Universidade do Estado da 
Bahia, Departamento de Educação I – v. 1, nº 1 (jan/jun.,1992) – Sal-



62

vador: UNEB, 1992. 

MIRANDA, Cláudia e SOUZA, Rogério José de. Continuísmos e 
rupturas na seleção de saberes escolares de história (s): entre um 
Brasil Colonial e um Brasil Decolonial. In: Relações Étnico-Raciais 
na escola: desafios teóricos e práticas pedagógicos após a Lei nº 
10.639/ Org. Cláudia Miranda, Mônica Regina Ferreira Lins e Ricar-
do Cesar Rocha da Costa.- Rio de Janeiro: Quartet: Faperj. 2012. 

PAIVA, Raquel. O Espírito Comum: comunidade, mídia e globalis-
mo. 2ª Ed.- Rio de Janeiro: MAUD, 2003

SOUZA, Jessé. A tolice da inteligência brasileira: ou como o país se 
deixa manipular pela elite. – São Paulo: Le Ya, 2015. 

YAZBECK, Maria Carmelita. As Classes Subalternas.- São Paulo: 
Cortez, 1993.



“Vou tirar meu cavalinho 
da chuva”5: processos de 
(des) (re) construções de 

identidades brancas 
Fabrizzia Christiane dos Santos

Universidade Federal do Mato Grosso – UFMT/
PPGE

O texto a seguir reapresenta algumas reflexões da pesquisa de 
mestrado intitulada “Rir para não chorar?”: relações étnico-raciais 
e seus significados nas construções identitárias de jovens negras/os e 
brancas/os no espaço escolar (2019-2020)” realizada no Programa 

5	  Os títulos desse artigo são expressões e falas das entrevistadas.



64

de Pós-Graduação em Educação pela Universidade Federalde Mato 
Grosso, com objetivo de refletir sobre a construção das identidades 
étnico-raciais de jovens negras/os e brancas/os no contexto escolar.

Na minha trajetória enquanto estudante tive poucos/as professores/
as negros/as, tanto na educação básica como no ensino superior, e isso 
teve e tem um impacto na minha subjetividade e auto imagem, assim 
como traz Souza (1983) fui educada para duvidar de mim, e por isso, 
preciso me implicar e descolonizar, cotidianamente, sobretudo pela 
referência que sei que sou para muitas crianças e jovens negras, por ser 
ainda das poucas pessoas negras em espaços de liderança. 

Entendo que minha presença também é pedagógica para crianças 
e jovens brancas/os que podem ter outras referências, além do pretenso 
universal eurocentrado, bem como para pessoas brancas que podem 
ser confrontadas em seus modelos e ações pautadas na branquitude, já 
que ainda me deparo com um espaço escolar hostil e violento diante 
da diversidade, em destaque para as identidades étnico-raciais, motivo 
pelo qual busquei nessa pesquisa entender as estratégias de manutenção 
da branquitude.

Por muito tempo o foco das pesquisas recaia sobre pessoas negras, 
‘o negro tema’ de Ramos (1957) e que inviabilizava uma compreensão 
mais abrangente dos sujeitos e dinâmicas envolvidas, as quais podem ser 
pensadas pelo conceito de branquitude6, enquanto lugar e/ou posição 
que permite manter uma hierarquia racial com produção de privilégios 
materiais, simbólicos e psicológicos para brancas/os.

Fanon (2008) é bastante atual e contribui para pensar como a so-
ciedade ocidental colonizou nosso imaginário e subjetividades com os 
supostos lugares de superioridade ligados ao branco e de inferioridade 
ao negro. O autor nos inspira no sentido de descolonizar esses saberes 

6	  Para compreender a branquitude como uma identidade que permite a experiência de 
viver com privilégios dentro de uma sociedade que distribui desigualmente bens materiais, sim-
bólicos e psicológicos, com base nas caraterísticas raciais, partimos dos estudos de Hasenbalg 
(2005), Miranda (2017) e Schucman (2014). 



65

sobre nós e o outro destacando as ‘máscaras brancas’ tão presentes na 
escola pública. 

Salientamos que para desenvolver nossa pesquisa tivemos as parti-
cipações de jovens e profissionais brancas e negras, porque entendemos 
que a compreensão do racismo só pode se dar nas relações étnico-raciais, 
num dado contexto. Nosso recorte visa, portanto, perceber alguns ele-
mentos sobre as identidades brancas para pensar tal contexto.

A metodologia utilizada foi a qualitativa a partir do estudo de caso 
e análise de entrevistas, das quais destacamos aqui as participações de 
jovens e profissionais brancas, realizadas numa escola pública de Várzea 
Grande – M.T., para compreender como suas identidades se (des) (re) 
constroem nas relações e dinâmicas étnico-raciais no contexto escolar.

“Eu não me percebo na minha 
identidade [...] porque eu não sou uma 
branca legítima”: identidades brancas 
na perspectiva de jovens brancas.

Uma das primeiras situações que percebemos na pesquisa foi a 
forma que as pessoas brancas aceitaram ou não, o convite para as en-
trevistas, que teve um número menor de participantes, devido às desis-
tências, mesmo com reagendamento e flexibilidade no horário e local. 
Outro ponto foram as entrevistas realizadas, com maior silêncio nas 
falas e ‘objetividade’ ou respostas curtas. Entrevistamos jovens brancas, 
uma professora e uma gestora para entender as dinâmicas identitárias 
que ocorrem nas relações entre jovens brancas/os entre si, como estas 
se percebem e falam de suas experiencias constitutivas. 

Com relação as formas que as jovens e professoras brancas se 
auto identificam, notamos maior número de respostas com dúvidas e 



66

uma disparidade entre, como se autodeclaram e são heterodeclaradas7. 
Vimos na caracterização da escola que, Elizabeth8 faz uma leitura da 
composição étnico-racial, bastante diferente dos participantes negros, 
foi a única que disse que a maioria dos docentes são pardos como ela. 
Pensar sobre isso é relevante, porque a compreensão que as jovens tem 
de sua identidade étnico-racial no contexto escolar, passa pelas noções 
dialogadas que as/os professores e gestores têm de si e do contexto pes-
quisado, por serem muitas vezes referências para estudantes.

Assim como, na entrevista com as/os participantes negras/os, a 
certidão de nascimento é uma das formas de heteroidentificação, que 
muitos se baseiam, e passam por questionamentos quando precisam 
preencher algum formulário sobre sua identidade étnico-racial. A jovem 
Alice diz que, assistindo um filme sobre nazismo, percebeu que a temática 
racial era muito evocada, para diferenciar pessoas, e por achar aquele 
ato muito negativo, não se identificava com pessoas alemãs, brancas, 
de pele bem clara, olhos azuis e cabelo loiro, por isso, tinha dúvidas 
sobre sua identidade branca: 

Eu acho que branca. O documento. É, por causa que na certidão 
tá como branca. E em exames ou então na certidão de nasci-
mento tá escrito branca. Então, eu me autodeclaro assim porque 
tá lá, né? Mas eu mesma, eu tenho dúvida. (Alice, branca, 18 
anos, jovem, 6/11/2020, grifos nossos).

Para pensar as identidades de jovens brancas abaixo temos na fala 
de Alice e Elizabeth a dúvida e a crise de identidade: 

Eu já vi muitas referências, né, essa informação de... De que a 
pessoa branca necessariamente ela precisa ter a pele branca, os 

7	  No caso das heteroclassificações feitas por mim, considerei os critérios fenotípicos que 
são as marcas físicas apontadas por Nogueira (1985) como uma das formas de classificação racial 
no Brasil, as quais são prerrogativas para privilégios ou desvantagens raciais. 

8	  Para garantir a privacidade das participantes substitui os nomes pelo de estudantes e 
professoras que convivi durante meu percurso escolar.



67

olhos claros e o cabelo loiro e liso. Eu tenho o cabelo cacheado, 
tenho olhos castanhos só o tom da minha pele que é branco. 
Então, eu não me consideraria uma pessoa branca, de fato, até 
porque o Brasil, ele é uma mistura de três etnias, então não tem 
como considerar necessariamente. Porque eles são negros, são 
europeus e indígenas. Então acho que, eu mesma, por saber de 
tudo isso, eu não conseguiria me definir. Justamente por esse 
fato de que é... Eu sei que é uma mistura, então é... Eu acho 
que aqui, no Brasil, já não tem tanto esse conceito de “ah, eu 
sou 100...” [...] Agora, eu acredito que a maioria realmente dos 
jovens, dos brasileiros é uma mistura de todas as raças e, acho 
que surge meio que uma crise de identidade, ‘nossa, mas será 
que eu sou branca? Será que eu sou negra?’. É justamente por 
esse fato. Mas pensando em tom de pele só, eu diria branca. 
(Alice, branca, 17 anos, jovem, 6/11/2020, grifos nossos).

Eu acho, eu penso que eu sou parda, porque assim não sou 
negra nem branca, então está assim no meio. Então parda [...] 
porque eu não sou uma branca legítima,vamos dizer assim, por 
que o branco, branco mesmo, de acordo com o IBGE, é aquela 
pessoa dos olhos claros, cabelo loiro.  Esse é o branco. Não sou 
branca, branca, branca, então eu me vejo assim [...]. Porque se 
eu for me colocar como negra, a pesquisa do IBGE não aceita 
que eu sou negra... Ah não, você é parda. (Elizabeth, parda, 47 
anos, diretora, 20/10/2020, grifos nossos).

A dúvida aparece no momento em que a cor da pele não é o único 
critério para pensar a identidade branca, até porque, segundo Alice, 
o fato do Brasil ser um país miscigenado impede a afirmação de uma 
pureza racial. Conforme ela aprendeu, seria até difícil que existissem 
brancos em nosso país, pela mistura racial.

Através da fala de Alice e de Elizabeth também podemos observar 
a existência de níveis ou graus de brancos, e elas por não serem brancas 
puras ou legítimas teriam maiores dúvidas ou ainda, como no caso de 



68

Elizabeth, nem se afirma branca, ‘mas meio termo entre branca e negra, 
ou seja, parda’.

A crise de identidade apresentada na fala de ambas nos leva a 
pensar sobre como as relações étnico-raciais no Brasil foram pensadas 
como um ‘problema do negro’, sendo que, o ‘outro negro’ possui uma 
identidade racial, e pessoas brancas não precisaram ou não precisariam 
pensar sobre suas identidades (CARDOSO, 2018).

Sem dúvida lembramos de Freyre (1977), quando o autor trata 
justamente da miscigenação como um fator positivo na identidade na-
cional que impediria conflitos por sermos todos um povo só, conforme 
noção de harmonia racial, tal harmonia criticada por Fernandes (2007) 
porque, apesar da miscigenação, há sim uma classificação racial que 
distingue pessoas negras e brancas, e que por essas diferenças foram 
exploradas durante a escravidão.

O que as participantes afirmam, enquanto dificuldade na sua au-
toidentificação, não nos parece uma dificuldade em classificar pessoas 
negras pelas mesmas, nesse ponto podemos recorrer à Piza (2014) quando 
analisa a branquitude, precisamente pelo que chama de ‘lugar de raça’, 
pois, não é que a branquitude das participantes não seja notada, mas a 
maior visibilidade da identidade negra muda o foco do ‘eu’ para o ‘’outro’.

E, muda o foco entre outros fatores, pelo que Alice disse, não que-
rer ser associada a uma característica que tem um peso de violências e 
crimes como o nazismo, e, no Brasil, à escravização de pessoas negras. 
Não falar sobre sua racialidade ou não perceber, é também uma forma 
de manter um pacto silencioso (BENTO, 2014), onde se foca o negro, 
para retirar as atenções de um grupo racial que apesar de não ser puro, 
obtém privilégios de suas marcas físicas.

Essa suposta invisibilidade, segundo Piza (2014), é como uma ‘porta 
de vidro’, pois na medida que eu vejo o outro e o nomeio, enquanto 
negra/o, sei que não sou como ele/a e, portanto, sei quem sou. Tanto que 
apesar das dúvidas a jovem Alice sabe que tem características de uma 
pessoa branca, como a cor da pele, e seu cabelo cacheado, enquanto 
sinal diacrítico (BARTH, 2011) não a classifica como parda, nem negra.



69

Sobre ser parda no Brasil há uma confusão necessária de se evi-
denciar que é sobre a ‘afroconveniência’9, ou seja, há um aumento de 
pessoas que se autodeclaram como pardas ou negras para ter direito 
às ações afirmativas, ou ainda para não ser vinculada à branquitude. 
Porém, como afirma Cardoso (2018), essas pessoas não deixam de ter 
privilégios como brancas.

Schucman (2014) também falou sobre essa diversidade que com-
põe pessoas brancas, que variam nos tons de pele, tipos de cabelo, nariz, 
traços físicos em geral e até origens étnicas. Isso é percebido na fala de 
Alice e Elizabeth quanto a existência de vários fenótipos que são, social-
mente, lidos como de pessoas brancas, e isso é o que queremos ressaltar.

A negação da noção de raça, ou das diferenças fenotípicas e étni-
co-raciais impedem que se trate a gravidade do racismo, pois se a raça 
biológica deixou de ser um dado amplamente defendido, cientificamen-
te (porque há quem ainda o defenda por outros vieses), a raça como 
ideia ainda mobiliza as pessoas nas suas relações, e é pela visibilidade 
das identidades étnico-raciais que podemos compreender suas relações, 
produções, reproduções e desconstruções.

A contribuição de Juliana nesse sentido é a de que há uma mistura 
entre as raças e não tem como definir de fato quem é negra ou branca, 
e isso ela sabe sem pensar muito a respeito, só sabe que é pela cor.

Parda. Não me vejo nem branca, nem morena, então no caso 
seria amarela porque eu não sou nem branca e... É amarela. 
Na verdade, é pela minha cor mesmo, nunca parei pra... Pra 

9	  Há uma discussão crescente sobre denúncias de manipulação de identidade étnico-
-racial, principalmente após a promulgação de ações afirmativas para pessoas negras, que pode 
ser compreendida pela afroconveniência (DUARTE, 2015). Pessoas negras de pele mais clara que 
teriam maior passabilidade, bem como pessoas lidas como brancas, no Brasil, reivindicam agora, 
uma a identidade antes negada e outra inexistente, com base em marcas e origens. Várias univer-
sidades já se organizaram através de bancas de aferição de heteroidentificação para impedir essa 
burla. Em pesquisas pelo termo podemos ver que o debate se dá na maioria dos casos em notas 
de jornais e revistas, notas de universidades e departamentos de justiça. Durante as eleições de 
2022 vimos vários candidatos mudarem sua autodeclaração para pardo ou negro para se benefi-
ciar.



70

ver uma situação ou algo do tipo. É pela cor. Só olho isso pela 
cor. O que significa? Eu... É... Agora você me pegou (risos). 
Porque na minha cabeça é... Uma pessoa que não é branca e 
também não é negra, é aquele intermediário, é aquela mistu-
rinha... É uma pessoa parda. (Juliana, branca, 17 anos, jovem, 
09/11/2020, grifos nossos).

Alice se apropria de um discurso muito recorrente para amenizar 
os conflitos raciais, se aproxima do que trouxe Freyre (1977) sobre a 
impossibilidade de dividir o Brasil em diferentes raças por ser um país 
miscigenado. Há outra referência com a qual podemos pensar ao ler 
Alice que traz a identidade parda como uma maneira de diluição da sua 
identidade branca. Essa diluição pode ser entendida pelo conceito de 

“válvula de escape” (DEGLER apud PAIXÃO, 2014).
Paixão (2014) explica que diferente dos Estados Unidos onde as 

classificações variam entre negros ou brancos, no Brasil os mestiços/
pardos entram nas classificações étnico-raciais como um atenuante:

Com isso, nosso padrão de relações raciais ao menos permitiria 
válvulas de escape (agora nos apropriando do termo de Carl 
Degler; autor que consagrou esta expressão no começo da déca-
da de 70), o que o tornaria menos conflitivo. Ou seja, o modelo 
brasileiro de relações raciais, em que pese gerar e reproduzir 
desigualdades, abrigaria uma potencialidade civilizatória espe-
cífica posto ser infenso às animosidades entre os grupos raça/
cor, em sua forma mais extremada. (PAIXÃO, 2014, p. 435).

A válvula de escape de Alice é se dizer parda para não nomear sua 
branquitude, negando a existência de diferenças raciais que possam ser 
motivos de desigualdades, negando a raça ela nega a possibilidade de 
conflitos raciais, conforme o termo problematizado por Paixão (2014).

Mariana já traz outros elementos para se identificar como jovem 
branca, que passa pela caraterística física, e vai além, demarcando sua 
identidade como aquela que possui privilégios, ou seja, há nessa fala 
uma expressão de identidade como posição numa relação com outras 



71

pessoas diferentes dela. E se ela tem privilégios outros não têm, estes 
outros ela sabe que inclui as/os jovens negras/os.

Ah, pela cor obviamente, primeiramente, né, primeira concep-
ção de você ser branca começa assim, mas também claro tenho 
os privilégios, né. Você, você acaba não tendo tanto preconceito 
com uma pessoa que seria negra enfim, então eu me identifico 
nesse sentido de ser branca ter mais privilégios, ter mais oportu-
nidades. Ah por exemplo, eu nunca cheguei a sofrer preconceito 
né pela minha cor, diferentemente se eu não fosse branca né. 
(Mariana, branca, 18 anos, jovem, 22/10/2020, grifos nossos).

Essa fala nos ajuda muito a pensar as identidades brancas e as 
falas anteriores de Elizabeth e Alice. Porque Mariana percebe algo e 
as outras não? Ou percebem e não gostariam de falar sobre? Alice deu 
pista quando disse que os nazistas eram brancos? Nega por não querer 
se ver como alguém associada à violência? Ou seria ainda uma forma 
de negar que possui privilégios numa sociedade racista em que as/os 
jovens negras/os não possuem as mesmas oportunidades?	

Quando Mariana afirma que sabe ser branca ao possuir privilégios 
ela auxilia na análise comparativa do pouco que foi falado sobre identi-
dades brancas e o muito que se falou sobre identidades negras durante a 
pesquisa. Na pesquisa podemos refletir quando se fala sobre identidades 
negras e perceber que, onde se vê desvantagens de pessoas negras para 
identificar quem é negro, podemos ler vantagens de pessoas brancas para 
entender identidades brancas, e assim compreendemos parte do silêncio 
que Bento (2014) chama de ‘pacto narcísico’ para manter privilégios.

Ou, ainda que Ramos (1957) chamou de ‘patologia social do 
branco’, pois ao falar muito e se dedicar aos estudos de pessoas negras, 
o que se faz é também mostrar projeções de si sobre o outro; muitas 
vezes o que se vê e sabe sobre pessoas negras na escola é distorcido, es-
tereotipado, mas uma fala prioritariamente de pessoas brancas sobre as 
negras, ou seja, a ‘patologia do branco’ é projetar sobre pessoas negras 
seus desejos inconfessáveis.



72

Eu não me pego muito sobre esse assunto de étnico-raciais, 
enfim, e a refletir sobre isso do que é ser branca, por exemplo, 
nunca cheguei a me questionar sobre isso, de ser branca. É por-
que é o que eu observo né, que a gente vê assim o dia a dia, mais 
assim o que é ser branco mesmo, eu não sei, eu sempre associo 
com que? Com que o IBGE coloca que é a cor branca e questões 
de privilégio porque o que a gente vê. Identidade branca é uma 
novidade mesmo, porque geralmente sempre perguntam do 
lado negro né? Tanto é que eu fiquei meio em dúvida sobre o 
que responder sobre identidade branca. (Mariana, branca, 18 
anos, jovem, 22/10/2020, grifos nossos).

Sim, por que eu nunca tinha parado pra pensar nessas coisas aí. 
Porque geralmente, quando você tá ali de bobeira, você não co-
meça a pensar nisso, do nada, e no dia a dia a gente não observa, 
sabe? A gente tá tão acostumado a olhar só pro nosso grupo, 
só para as coisas que a gente faz que não se percebe, eu não me 
percebo na minha identidade, não percebo o comportamento 
das pessoas, né? Se elas se sentem meio assim, relacionadas as 
coisas, pelo menos relacionada a etnia, eu... eu nunca reparei, 
sabe? Agora outros assuntos, sim, eu já tinha reparado diferen-
ças. [...] Porque a gente era criança lá no 4º, 5º ano. Ela tinha 
o cabelo todo enroladinho e... a pele dela era preta. Porque é o 
certo que fala né? Fala pele preta [...] E aí, depois de um tempo, 
né? A gente sendo amigas, eu acabei reparando que ela era mais 
escura que eu. ‘Ah, eu sou branca, ela é preta’” (Alice, branca, 
18 anos, jovem, 6/11/2020, grifos nossos).

As contribuições de Mariana e Alice sobre a dificuldade em per-
ceberem-se como brancas nos remete ao conceito de ‘branco drácula’10 
de Cardoso (2018) onde sua identidade não é revelada para não perder 

10	  “O vampiro que se esconde, o vampiro que não suporta a luz, não suporta ser focali-
zado, iluminado, ‘encarado’ de frente, olhado nos olhos. O vampiro, o branco que pouco narra ou 
simplesmente não fala a respeito de si. O branco cuja imagem não reflete no espelho. Portanto, 
‘‘não se enxerga’, ‘não se observa literalmente’. Observa somente os outros, os não-brancos, os 
não-Dráculas.” (CARDOSO, 2014, p. 143).



73

o encanto de algo não observável, e aqui permite entender que ‘branco 
drácula’ é aquele que tem o poder de observar, mas não é observado. 
Além disso, o ‘branco drácula’ mostra essa branquitude que se nega a 
pensar sobre si enquanto parte de relações racializadas, em que usufrui 
de privilégios negados ao outro.

Essa pouca ou nenhuma reflexão faz sentido ao pensar identidades 
brancas, pois é um privilégio com o qual não precisa se preocupar, afinal 
sua identidade não será motivo de constrangimento, de perseguição, de 
impedimentos, de violências materiais e simbólicas, cotidianas, que te 
deixem numa condição de constante “tensão, pressão, medo, descon-
fiança”, como ouvimos de jovens negras/os.

E, não pensar sobre sua identidade e as relações étnico-raciais 
impede autorreflexão no sentido de mudar ideias e ações que possam 
ser reprodutoras de desigualdades raciais, mantendo relações hierar-
quizantes (BENTO, 2014). Assim um problema que é sim relacional 
(HASENBALG, 2005) e, portanto, responsabilidade de pessoas negras 
e brancas, recai somente sobre um grupo, repetindo o ciclo de produção 
e reprodução de desigualdades raciais.

Apesar do que foi dito até aqui pelas jovens Alice e Mariana, acerca 
da dúvida sobre suas identidades, sobre não refletirem muito isso, na 
prática percebe-se que essas identidades são subentendidas nas relações 
nas quais se sabe o que, quando e para quem falar.

Mariana relata que já presenciou falas entre jovens brancos que 
são racistas, mas que só falam entre si porque sabem que não é, mo-
ralmente, correto dizer isso em público. No público eles se mostram 
pessoas, politicamente, corretas afirmando aquilo que se espera ouvir. 
Ou seja, nem sempre o que se fala passa por reflexão ou expressa uma 
fala genuína de valorização da diversidade. A professora Sandra também 
descreveu situação onde ouviu jovens brancos com falas racistas e os 
advertiu no privado. 

Ah sim, porque geralmente, geralmente é assim né, pelas costas, 
muitos não tem coragem de falar na cara, então acaba falando 
pra outros brancos e pros negros aí fica no grupo, falando sobre 



74

esse tipo de coisa [...] tipo fazer... Falar alguma, tipo insinuar 
alguma coisa que pareça racista ao meu ver, mas no público se 
pagar de: Ah, todos somos iguais, e não sei o quê [...] Ah sim, 
bom comentar sobre isso, porque eu tenho uma amiga que ela 
é contra cotas negras e ela não se considera racista, mas ela é 
contra, então tem um debate sobre isso porque, tem uma parte 
de amigos que não concordam porque acha que deveria ter 
um tratamento igualitário, que deveria ser o mérito que leva a 
pessoa a universidade e não facilitar a entrada e já tem outros 
que pensam igual a mim, que deve ter. É geralmente os bran-
cos que criticam as cotas. (Mariana, branca, 18 anos, jovem, 
22/10/2020, grifos nossos).

A fala acima de Mariana nos remete à Fernandes (2007) quando 
afirma que no Brasil há um preconceito de ter preconceito, quando há 
mais casos de denúncias de racismo do que pessoas que afirmam já terem 
proferido ofensas racistas. Nestes casos, longe de um desconhecimento, 
nos parece um mecanismo de manutenção e expressão do racismo, um 
determinado habitus racial (MIRANDA, 2017), notadas em várias 
falas, como algo “escondido, omitido, nuuuuunca pensado, que causa 
dúvidas”. Ou ainda como a jovem Viviane disse, algo que todo mundo 
vê e sabe que existe, mas não quer ou tem medo de admitir.

Se entre jovens negras/os há uma ‘dupla consciência’11 entre o que 
desejar e o que fazer, aqui também há um comportamento duplo para 
locais privados e públicos, inclusive por isso a presença e a autorreflexão 
de jovens brancas/os sobre as relações étnico-raciais é tão fundamental 
para uma educação antirracista de fato.

11	  Segundo Du Bois (1999, p. 54): “Após os egípcios e os indianos, os gregos e os romanos, 
os teutônicos e os mongóis, o negro é uma espécie de sétimo filho, nascido com um véu e dotado 
de uma clarividência neste mundo americano – mundo que não lhe permite produzir uma ver-
dadeira autoconsciência, que apensa lhe assegura se descubra através da revelação do outro. É 
uma sensação peculiar, essa dupla-consciência, esse sentido de sempre olhar a si próprio através 
dos olhos de outros, de medir um sentimento através da métrica de um mundo que o contempla 
com divertido desprezo e pena. É sentir sempre a duplicidade – ser americano, ser negro. Duas 
almas, dois pensamentos, dois embates irreconciliáveis, dois ideias conflitantes, num corpo negro, 
impedido apenas por um obstinado esforço, de bipartir-se”



75

Considerações finais

Um dado evidente nas falas das participantes foi a dúvida e dificul-
dade em se identificarem enquanto brancas, o que ressalta a necessidade 
de refletir o quanto as relações étnico-raciais deixam de ser entendidas 
e enfrentadas, devido a negação da branquitude (enquanto marcador 
de privilégios e vantagens raciais), justamente por ser um dos artifícios 
de manutenção de privilégios, e, por consequência, do racismo.

Com relação as identidades brancas, fica explícito o quanto a 
branquitude é um conceito a ser pesquisado, porque todas as pessoas 
brancas entrevistadas mostraram que não tinham parado para pensar 
sobre isso, ou tentaram manipular suas identidades, a partir da categoria 
parda. No entanto, a dificuldade que tiveram para pensar sobre si, não 
foi a mesma que tiveram para identificar jovens negras/os, outro dado 
que só evidencia sua “brancura” (RAMOS, 1957) pelo que nos apro-
priamos como “porta de vidro” (PIZA, 2002), onde focaliza-se o outro 
para negar, silenciar, desviar da sua identidade. Os motivos foram vários, 
desde vergonha em se assemelhar a alguém racista, negar os conflitos 
de raça através da mestiçagem, ou evadir do racismo voltando-se para 
explicações por um viés de classe social.

O fato de pessoas brancas não terem a necessidade de se identificar 
racialmente, nem de sofrerem prejuízos por sua identidade, nos leva a 
afirmar que, talvez por isso, essas pessoas não se impliquem tanto na 
resolução de um “problema” que acreditam ser seu. Assim, a pesquisa 
mostrou certa ausência na participação das pessoas brancas na resolu-
ção das desigualdades raciais, reforçando uma identidade construída a 
partir de um lugar marcado pela branquitude.

Desse modo, pensar as identidades brancas e sua branquitude crí-
tica e acrítica (CARDOSO, 2014), a partir da perspectiva das pessoas 
brancas, é fundamental para compreender as relações entre pessoas com 
marcas étnico-raciais distintas, bem como as suas próprias identidades. 
Os dados trazidos pelas jovens e participantes brancas foram impres-
cindíveis para situar alguns mecanismos de manutenção de privilégios 



76

raciais, bem como para saber de situações que, uma pessoa branca só 
compartilha com outra ‘considerada igual’, além do impacto que refletir 
sobre a branquitude provocou nos sujeitos da pesquisa, onde ficou mais 
evidente que pensar sobre raça e racismo implica pensar sobre branqui-
tude, considerando as suas fronteiras e hierarquias raciais.

Na pesquisa percebemos que a branquitude é um conceito novo 
para pensar as relações étnico-raciais na escola, pois apesar de acade-
micamente tal categoria ter sido mais divulgada nos últimos anos, essa 
não parece ser uma perspectiva presente no contexto escolar enquanto 
um instrumento de compreensão da estrutura racial em tal ambiente. 

Problematizar a branquitude é fundamental para conhecer signifi-
cados e a partir deles, descontruir processos hierarquizantes na consti-
tuição identitária, que por sua vez, se dá num contexto racializado, que 
pode indicar os passos para a descolonização, conforme Fanon (2018) 
ao possibilitar o desenvolvimento de uma educação que seja espaço de 
diálogo, aprendizagem, respeito e ampliação de direitos, principalmente, 
os racialmente referenciados, pois pensar numa educação antirracista 
é desconstruir o lugar central da branquitude em que todas/os possam 
existir.

Diante disso, a educação antirracista, enquanto política pública não 
pode se privar de problematizar a branquitude e, ao propor ‘colocar o 
cavalinho na chuva,’ implicar e perceber a responsabilidade de pessoas 
brancas na manutenção, reprodução de desconstrução de desigualdades 
étnico-raciais, no sentido de ampliar direitos sociais para a população 
negra e para um país que se quer democrático. 



77

Referências Bibliográficas

AFROFOBIA, Afroconveniência e Identidades Étnico-Raciais em 
Trânsito. [S.l, s.n], 2021. 1 vídeo (120 min.). Publicado pelo Canal 
ABPN. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Ms1J-
GBTT2c0. Acesso em: 13 jun. 2021.

ALICE. [Entrevista cedida a] Fabrizzia Christiane dos Santos, Várzea 
Grande, 06 nov. 2020). 

ANDRE, Maria da Consolação.  Psicossociologia e negritude:  bre-
ve reflexão sobre o “ser negro” no Brasil. Boletim da Academia 
Paulista de Psicologia, v. 27, n.2, p. 87-102, 2007. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pi-
d=S1415-711X2007000200010&lng=pt&nrm=iso. Acesso em: 18 abr. 
2019.

ANDRÉ, Marli Eliza. Etnografia da prática escolar. São Paulo: Papi-
rus, 2005.

ANDREWS, George Reid. Negros e Brancos em São Paulo. São 
Paulo: EDUSC, 1998.

BARTH, Frederik. Grupos étnicos e suas fronteiras. In: POUTIGNAT, 
Philippe; FENART, Jocelyne Streiff (org.). Teorias da etnicidade. 
Trad. Elcio Fernandes. 2 ed., São Paulo: Unesp, 2011. p. 187-227.

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e Branquitude no 
Brasil. In: CARONE, Iray. BENTO, Maria Aparecida Silva (Orgs.). Psi-
cologia social do racismo: estudos sobre branquitude e branquea-
mento no Brasil. 6. ed. – Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. p. 25-57.

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branquitude - O lado oculto do dis-

https://www.youtube.com/watch?v=Ms1JGBTT2c0.%20
https://www.youtube.com/watch?v=Ms1JGBTT2c0.%20
http://pepsic.bvsalud.org/cgi-bin/wxis.exe/iah/?IsisScript=iah/iah.xis&base=article%5Edlibrary&format=iso.pft&lang=p&nextAction=lnk&indexSearch=AU&exprSearch=ANDRE,+MARIA+DA+CONSOLACAO
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1415-711X2007000200010&lng=pt&nrm=iso
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1415-711X2007000200010&lng=pt&nrm=iso


78

curso sobre o negro. In: CARONE, Iray. BENTO, Maria Aparecida Sil-
va (orgs.). Psicologia social do racismo: estudos sobre branquitude 
e branqueamento no Brasil. 6 ed. Petrópolis: Vozes, 2014. p.147-162.

CARDOSO, Lourenço. O modo de pensar da razão dual racial: a 
branquitude e o mestiço-lacuna. Revista Debates Insubmissos, Ca-
ruaru, ano 1, v. 1, n. 2, mai./ago. 2018. Disponível em: https://perio-
dicos.ufpe.br/revistas/debatesinsubmissos/article/view/237445. 
Acesso em: 12 set. 2020.

CARDOSO, Lourenço. O branco ante a rebeldia do desejo: um es-
tudo sobre a branquitude no Brasil. 2014. 290f. Tese (Doutorado 
em Ciências Sociais) - Programa de Pós-Graduação em Ciências 
Sociais, Unesp, Araraquara, 2014. Disponível em: https://reposito-
rio.unesp.br/bitstream/handle/11449/115710/000809900.pdf?-
sequence=1&isAllowed=y. Acesso em: 22 set 2020.

CARONE, Iray; BENTO, Maria Aparecida Silva (orgs.). Psicologia so-
cial do racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no 
Brasil. 6 ed. Petrópolis: Vozes, 2014.

CAVALLEIRO, Eliane. Educação anti-racista: compromisso indis-
pensável para um mundo melhor. In: CAVALLEIRO, Eliane (org.). 
Racismo e anti-racismo na educação: repensando nossa escola. 
São Paulo: Selo Negro, 2001. p.141-160.

CUNHA JÚNIOR, Henrique. Me chamaram de macaco e eu nunca 
mais fui à escola. In: GOMES, Ana Beatriz Sousa; JÚNIOR CUNHA, 
Henrique (org.). Educação e afrodescendência no Brasil. Fortaleza: 
Edições UFC, 2008. p. 229-240.

DAYRELL, Juarez. NONATO, Bréscia França. DIAS, Fernanda Vas-
concelos; CARMO, Helen Cristina do. Juventude e escola. In: 
SPOSITO, Marilia Pontes. Estado da Arte sobre juventude na pós-

https://periodicos.ufpe.br/revistas/debatesinsubmissos/article/view/237445
https://periodicos.ufpe.br/revistas/debatesinsubmissos/article/view/237445
https://repositorio.unesp.br/bitstream/handle/11449/115710/000809900.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.unesp.br/bitstream/handle/11449/115710/000809900.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.unesp.br/bitstream/handle/11449/115710/000809900.pdf?sequence=1&isAllowed=y


79

-graduação brasileira: educação, ciências sociais e serviço social 
(1999-2006), v. 1. Belo Horizonte, MG: Argvmentvm, 2009. p. 57-125.

DAYRELL, Juarez. O jovem como sujeito social. Revista Brasileira 
de Educação, set. /dez., n. 24. Disponível em: http://www.scielo.br/
pdf/rbedu/n24/n24a04. Acesso em: 29 fev. 2020.

DUARTE, Leopoldo. Sobre brancos, “mestiços” e afroconvenien-
tes. Portal Geledés, São Paulo, 23 nov. 2015. Disponível em: https://
www.geledes.org.br/sobre-brancos-mesticos-e-afroconvenien-
tes/. Acesso em: 15 mar 2021.

DU BOIS, W. E B. As almas da gente negra. Trad. Heloísa Toller Go-
mes. Rio de Janeiro: Lacerda Editores, 1999.

ELIZABETH. [Entrevista cedida a] Fabrizzia Christiane dos Santos, 
Várzea Grande, 20 out. 2020

FANON, Frantz. Pele negra máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 
2008.

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. 2 ed. re-
vista. São Paulo: Global, 2007.

FREYRE, Gilberto. Casa-grande & senzala: formação da família 
brasileira sob o regime da economia patriarcal. 18 ed. Rio de Ja-
neiro: José Olympio, 1977. 

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4 ed. São 
Paulo: Atlas, 2002.

HASENBALG, Carlos. Discriminação e desigualdades raciais no 
Brasil. São Paulo: Ed. Humanitas, 2005.

http://www.scielo.br/pdf/rbedu/n24/n24a04
http://www.scielo.br/pdf/rbedu/n24/n24a04
https://www.geledes.org.br/sobre-brancos-mesticos-e-afroconvenientes/
https://www.geledes.org.br/sobre-brancos-mesticos-e-afroconvenientes/
https://www.geledes.org.br/sobre-brancos-mesticos-e-afroconvenientes/


80

MARIANA. [Entrevista cedida a] Fabrizzia Christiane dos Santos, 
Várzea Grande, 22 out. 2020). 

MIRANDA, Jorge Hilton. A. Branquitude invisível revisitada: pesso-
as brancas e a não percepção dos privilégios: verdade ou hipocri-
sia? In: CARDOSO, Lourenço; Müller, Tânia, M. P. (org.). Branquitu-
de: estudos sobre a identidade branca no Brasil. Curitiba, Editora 
Appris, 2017. p.53-68.

NOGUEIRA, Oracy. Tanto preto quanto branco: estudo de relações 
raciais. São Paulo: T.A. Queiroz, 1985.

PAIXÃO, Marcelo. A lenda da modernidade encantada: por uma 
crítica ao pensamento social brasileiro sobre relações raciais e 
projeto de Estado-Nação. 1.ed. Curitiba, PR: CRV, 2014. 

PIZA, Edith. Porta de vidro: entrada para a branquitude. In: CARO-
NE, Iray. BENTO, Maria Aparecida Silva (org.). Psicologia social do 
racismo: estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil. 6 
ed., Petrópolis: Vozes, 2014. p.59-90.

RAMOS, Alberto Guerreiro. Patologia social do “branco” brasilei-
ro. In: RAMOS, Alberto Guerreiro. A introdução crítica a Sociologia 
Brasileira. Rio de Janeiro: Andes, 1957. p. 171-202.

SCHUCMAN, Lia Vainer. Entre o encardido, o branco e o branquís-
simo: branquitude, hierarquia e poder na cidade de São Paulo. São 
Paulo: Annablume, 2014.

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as vicissitudes da iden-
tidade do negro brasileiro em ascensão social. 2 ed., Rio de Janei-
ro: Edições Graal, 1983. (Coleção tendências, v. 4).



O ensino de História e o 
carrego colonial: por uma 

outra independência
Pedro Vítor Coutinho dos Santos -UNIRIO

Qual o papel da História dentro do processo colonial? Me vi de 
frente a essa pergunta quando estudei os trabalhos de autores como 
Quijano (2000), Krenak (2019) e Cesaire (2020), que refletiram sobre 
os traumas da colonização. Estes e outros escritos demonstram como 
a tragédia da colonização está para além de recortes espaciais e tem-
porais específicos, pois a mesma não se resumiu a pilhagem, domina-
ções e extermínios de corpos e recursos físicos. As feridas abertas nesse 
processo atingiram mente e espíritos, atacando a própria existência e 
memória sobre aqueles que foram oprimidos e subjugados. Um pro-
cesso tão dilacerador que contou com o aporte de diversos campos 



82

científicos, inclusive, a ciência histórica. Afinal, como pensar em um 
processo capaz de produzir esquecimento, através do epistemicídio12 
e dominação pela hierarquização do saber, por séculos sem o uso da 
História? Portanto, a História foi uma arma de colonização e de domi-
nação, e nesse artigo pretendo refletir em como tornar a mesma uma 
arma da descolonização.

Para realizar tal processo, preciso começar pelas bases filosóficas 
da ciência histórica moderna, e somente recorrendo a epistemologias 
que estão além da compreensão cientifica moderna conseguirei tal feito, 
lógicas que estão mais próximas, no campo do explicar pelo sentir, do 
que o raciocínio cartesiano pode entender. Então, como carioca que sou, 
convido os orixás, o povo da mata, o povo de rua, a linha das almas 
e toda e qualquer entidade que resiste e segue resistindo ao processo 
colonial, construindo um país diferente daquele fundado em 1822 por 
um príncipe português. Afinal, nossa herança europeia não vem de reis 
e rainhas e sim de ciganas que dançam e gargalham nas encruzilhadas, 
nossos caboclos não são perseguidos, são admirados e senhores dos 
saberes das matas e dos transes, e nossos malandros não são criminosos, 
mas sim professores de sobrevivência, ou melhor de supravivência13. 
Portanto, nada mais descolonizador do que confrontar o ato colonial 
com a sabedoria daqueles que encaram o mesmo como um carrego, na 
verdade, um carrego colonial.

12	  “o epistemicídio se constituiu e se constitui num dos instrumentos mais eficazes e dura-
douros da dominação étnica/racial, pela negação que empreende da legitimidade das formas de 
conhecimento, do conhecimento produzido pelos grupos dominados e, conseqüentemente, de 
seus membros enquanto sujeitos de conhecimento.” (CARNEIRO, 2005, p. 96).

13	  “a morte foi dobrada por perspectivas de mundo desconhecidas das limitadas preten-
sões do colonialismo europeu-ocidental. Elas são as experiências de ancestralidade e de encan-
tamento. Para grande parte das populações negro-africanas que cruzaram o Atlântico e para as 
populações ameríndias do Novo Mundo, a morte é lida como espiritualidade e não como conceito 
em oposição à vida. Assim, para a perspectiva da ancestralidade só há morte quando há esqueci-
mento, e para a perspectiva do encantamento tanto a morte quanto a vida são transgredidas para 
uma condição de supravivência.” (SIMAS; RUFINO, 2018, p. 11)



83

O carrego colonial no ensino de 
História: dependência e morte?

Mas de onde vem o carrego colonial no ensino de História? Para 
entender melhor, comecemos por colocar o ensino de História frente a 
frente com o desencanto, outra ideia que existe dentro das religiões de 
matriz africana, e também defendida por Rufino e Simas, como um con-
ceito filosófico dentro do âmbito acadêmico. A partir da máxima de que 
só morre aquele que é esquecido, tão forte nas religiões afrodiaspóricas, 
Simas e Rufino defendem que o carrego colonial14 produz morte através 
do esquecimento, do epistemicídio, como vimos anteriormente. No caso 
do ensino de História, esse esquecimento é causado pela universalização 
da narrativa histórica advinda da História Oficial. 

Para combater esse processo, os autores propõem a utilização 
prática dos saberes das próprias religiões afrodiaspóricas e daquilo que 
eles chamam de “ciência encantada das macumbas”15. Nela, se o car-
rego colonial desencantou, cabe à filosofia macumbística reencantar16, 
pois esquecimento se combate com memória e ancestralidade. Para os 
pesquisadores, reencantar passa por buscar erguer novos seres a partir 
de outras visões de mundo que repensem o que é o humano.

Então, devemos voltar às origens da História Oficial do Brasil 
para confrontar seu processo de desencantamento. Tanto a História 
Oficial quanto a disciplina escolar História nasceram, no Brasil, em 

14	  “O que chamamos atenção como carrego colonial é que, sob a inteligibilidade dos 
esquemas de terror do colonialismo, há o reconhecimento da memória da ancestralidade como 
planos reconstituição existencial. É nesse sentido que as ações de terror mantidas por uma 
política de mortalidade/mortificação investem na produção do esquecimento. Nesse sentido, o 
conceito de carrego colonial dá o tom de que as obras coloniais miram o corpo material/imaterial 
daqueles que são alvos do seu sistema de violência/terror.” (SIMAS; RUFINO, 2019, p. 20).

15	  “A macumba é ciência, é ciência encantada e amarração de múltiplos saberes.” (SIMAS; 
RUFINO, 2018, p. 12).

16	  No livro “Flecha no tempo”, Simas e Rufino defendem a ideia de que “o contrário da vida 
não é a morte e sim o desencanto” (SIMAS; RUFINO, 2019, p.6) e que para combater o desencanto 
devemos buscar saída nas palavras dos Caboclos, pois “É a magia que afirma a vida sob civilidade 
de um mundo morto.” (SIMAS; RUFINO, 2019, p.10).



84

meados do século XIX. Esse processo foi um projeto que criou uma 
História Oficial e usou/usa da disciplina escolar História para difundir 
sua narrativa na sociedade brasileira17. Para compreendermos melhor 
esse período, recorreremos aos escritos de Castro-Gómez (2005), que 
nos mostram como é o período em que o Estado-nação estava interes-
sado em “construir e atribuir aos cidadãos uma identidade cultural” 
(CASTRO-GÓMEZ, 2005, p. 88). Coube à História construir uma 
narrativa a fim de justificar a formação dessa identidade cultural e a 
História escolar difundiu e a cristalizou nos jovens. Ainda de acordo 
com Castro-Gómez:

A questão era ligar todos os cidadãos ao processo de produção 
mediante a submissão de seu tempo e de seu corpo a uma 
série pelo conhecimento. As ciências sociais ensinam quais 
são as ‘leis’ que governam a economia, a sociedade, a polí-
tica e a história. O Estado, por sua vez, define suas políticas 
governamentais a partir desta normatividade cientificamente 
legitimada. (CASTRO-GÓMEZ, 2005, p. 88).

Dessa forma, a História Oficial escolhia quais narrativas histó-
ricas seriam utilizadas para legitimar a construção de um modelo de 
brasileiros que era o desejo do Estado nacional. O próprio Estado 
foi atrás da construção de um ideal de Estado-nação moderno que só 
compreendia como seus cidadãos sua própria recém-criada burguesia 
nacional (homens brancos, heteros, católicos e com posses) que teve 
papel importante no processo da colonização. A exemplo disso, temos 
o decreto 528 de 1890, destaco o Art. 1º desse decreto, que regulariza 
o serviço da introdução e localização de imigrantes na República no 
Brasil. De acordo com o artigo 1º do Decreto nº 528, de 28 de junho 
de 1890: 

17	  Para ver mais, ler capítulo três da tese “Livro didático e conhecimento histórico: uma 
história do saber escolar” de Bittencourt.



85

É inteiramente livre a entrada, nos portos da Republica, dos 
indivíduos válidos e aptos para o trabalho, que não se acharem 
sujeitos à ação criminal do seu país, exceto os indígenas da Asia, 
ou da Africa que sómente mediante autorização do Congresso 
Nacional poderão ser admittidos de acordo com as condições 
que forem então estipuladas. (BRASIL, 1890).

Sobre isso, em um de seus textos, Spivak nos diz que é a burguesia 
nacional18 “quem forja ‘identidades nacionais’ por métodos de que não 
podem romper formalmente com sistema de representação que ofere-
ceram a eles uma episteme prévia: a de ser um para-choques ‘nacional’ 
entre o administrador e a administração” (SPIVAK, 1994, p. 192). 

As identidades nacionais criadas pelas burguesias nacionais 
latino-americanas serão feitas a partir de uma dualidade excludente, 
como é dito por Castro-Gomez:

Criar a identidade do cidadão moderno na América Latina 
implicava gerar uma contraluz a partir da qual essa identidade 
pudesse ser medida e afirmada como tal. A construção do ima-
ginário da “civilização” exigia necessariamente a produção 
de sua contraparte: o imaginário da “barbárie”. Trata-se em 
ambos os casos de algo mais que representações materialidade 
concreta, mentais no sentido de que se ancoram em sistemas 
abstratos de caráter disciplinar como a escola, a lei, o Estado, 
as prisões, os hospitais e as ciências sociais. É precisamente 
este vínculo entre conhecimento e disciplina o que nos permite 
falar, seguindo Gayatri Spivak, do projeto da modernidade 
como o exercício de uma ‘violência epistêmica. (CASTRO-
GÓMEZ, 2005, p. 90).

18	  No caso brasileiro, não foi uma burguesia nacional, mas sim uma elite intelectual, eco-
nômica e política que exerceu esse papel. Sendo assim, esse processo foi feito por uma recém-

-criada aristocracia aliada a uma pequena burguesia comercial, como pode ser visto no artigo 
“Nação e Civilização nos Trópicos: O Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro e o Projeto de uma 
História Nacional” de Manoel Salgado.



86

Assim sendo, essas são narrativas homogeneizantes, que tentaram 
e tentam apagar o diferente19 através de um processo de construção 
de uma suposta totalidade universal. Digo no presente, pois, segundo 
Araújo: “os conteúdos mobilizados para a constituição dos currículos 
não abandonam as abordagens que privilegiam a Europa como mo-
delo para as experiências históricas das outras sociedades, destacan-
do a perspectiva da História econômica das sociedades capitalistas” 
(ARAUJO, 2012. p. 13-14). Esta seria o que os professores chamam 
de História Tradicional, inclusive, o tradicional remete a estes fortes 
traços que atravessaram séculos e ainda se encontram nas salas de 
aula. Buscando entender melhor o que ela chama de tradição do saber 
histórico escolar – e que eu acredito ser a base da História tradicio-
nal –, Araújo recorre aos escritos de Hartog (1996) para encontrar o 
regime de historicidade que a rege.

De acordo com a professora, os regimes de historicidade são 
como uma “expressão da experiência temporal” (HARTOG, 1996, 
p. 2), isto é, formas de dar significados e organização a essa experiên-
cia. O regime moderno de historicidade surgiu no final do XVIII, na 
Europa, e foi questionado ao longo de sua existência até chegar ao 
fim em 1989. Entretanto, este mesmo regime se faz presente dentro 
da tradição disciplinar no ensino de História20. Podemos perceber 
que o regime moderno de historicidade foi a base para a construção 
das Histórias Oficiais dos Estados-nações e que coube à História 
tradicional disseminá-la e legitimá-la nas salas de aula da disciplina. 

O regime moderno é tão opositor a temática do diferente, ou 
seja, silencia e violenta narrativas diferentes, porque ele se entende 

19	  Em um breve texto publicado em 2002, Silva, apresenta breves comentários algumas 
assimetrias entre diferença e identidade cultural. Entre elas está: “A diferença não tem nada a 
ver com o diferente. A redução da diferença ao diferente equivale a uma redução da diferença à 
identidade(...)A diferença não é uma relação entre o um e o outro. Ela é simplesmente um devir-

-outro(...) A identidade é. A diferença devém” (SILVA, 2002, p.2).

20	  “A ideia que defendo é que, no âmbito da tradição disciplinar no ensino de História, o 
regime moderno ainda é predominante e, como configuração externa, se articula às demandas 
internas da disciplina de forma a garantir a permanência da tradição em tela”. ARAUJO, 2019, p. 
242



87

como uma experiência histórica universal. A suposta universalização 
é que vai “mascarar” a violência epistêmica citada anteriormente por 
Castro-Gómez (2005). Entendo por violência epistêmica a forma de 
violentar que leva àquilo definido por Sueli Carneiro como epistemicídio:

o epistemicídio se constituiu e se constitui num dos instru-
mentos mais eficazes e duradouros da dominação étnica/ra-
cial, pela negação que empreende da legitimidade das formas 
de conhecimento, do conhecimento produzido pelos grupos 
dominados e, conseqüentemente, de seus membros enquanto 
sujeitos de conhecimento (CARNEIRO, 2005, p. 96).

O conceito refere-se, portanto, ao genocídio causado a outras 
narrativas, memórias e saberes, em nome da universalização das ex-
periências históricas trazidas pela modernidade, baseada em algumas 
experiências específicas de parte da Europa como dito por Pinto e 
Mignolo:

A modernidade e seus correlatos – civilidade, desenvolvi-
mento, democracia e direitos humanos – não somente são 
realidades discursivas; são também narrativas articuladas a 
partir das experiências históricas e locais de diferentes povos 
europeus, ainda que se apresentem como verdades objetivas, 
‘naturais’, universais, comuns a todos os povos que habitam 
o planeta. (PINTO; MIGNOLO, 2015, p.386).

No caso da História Tradicional, criou-se uma concepção de que 
tempo e espaço são concebidos de forma natural e pura, e não que são 
construções intelectuais. Dessa forma, a História Tradicional defendeu 
e difundiu uma homogeneização de experiências espaço-temporais. 
Assim nasceu a concepção periódica que conhecemos como História 
Quadripartide21, na qual as experiências espaço-temporais da Europa 

21	  A História Quadripartite é periodização do tempo histórico em quatro partes: Antiguida-
de, Idade Média, Idade Moderna e Idade Contemporânea.



88

foram usadas como paramentos universais. Dessa forma, o regime mo-
derno de historicidade “inferiorizó el ritmo temporal de los ‘diferentes’ y 
cosificó la tierra em aras del progresso de modernidade. Esta operación 
se realizó a través del instrumento de la colonización” (PESANTÉZ, 
2013, p. 103). 

Podemos observar uma das formas de inferiorização das experiências 
temporais não europeias na divisão entre as ideias de História e Pré-
História. Essa classificação presente na História Tradicional segmenta a 
história do planeta Terra em dois momentos: antes e depois da invenção 
da escrita. Dessa forma, tudo o que ocorreu antes do desenvolvimento 
da escrita está à margem da História, ou seja, tem menor ou nenhuma 
importância, por isso Pré-História. 

A construção da escrita como um marco do nascimento da História 
é baseada completamente na experiência europeia, que entende como o 
ápice do desenvolvimento intelectual a construção de uma escrita alfa-
bética, tendo como base os fonemas gregos. Assim, povos ameríndios 
e africanos, que possuíam como base de transmissão de seus saberes as 
oralidades, são considerados em um estágio primitivo, ou seja, não são 
humanos plenamente desenvolvidos, são bárbaros, selvagens, portanto, 
desprovidos de conhecimentos e de História. Os europeus enxergavam 
o nível de desenvolvimento desses grupos muito mais próximo do vi-
venciado por hominídeos do que o da própria Europa. 

Essa categorização evidencia o papel da História no processo de 
colonização. Podemos entender essa relação a partir da ideia de Mignolo 
sobre a colonização do tempo e do espaço. As duas surgiram na Europa, 
no período do Renascimento. Para ele, ambas “são fundamentais para 
a retórica da modernidade: o Renascimento colonizou o tempo ao in-
ventar a Idade Média e a Antiguidade, assim se colocando no presente 
inevitável da História e preparando o terreno para a Europa tornar-se 
o centro do espaço” (MIGNOLO, 2017, p. 13), ao passo que “a co-
lonização do espaço foi criada pela colonização e conquista do Novo 
Mundo” (Ibdem, 2017, p. 4), sendo o ponto de partida da alteridade 
entre civilização e barbárie que apresentamos anteriormente. 



89

Por conseguinte, ambas fazem parte da modernidade e da colo-
nialidade, de modo que são a base do regime moderno de historicidade 
e das História Oficial e História Tradicional. Assim sendo, a História 
Tradicional produz um epistemicídio dentro das salas de aulas, que vê 
no esquecimento uma forma de matar os indesejáveis, a sua narrativa 
e ao seu modelo de sociedade brasileira. Portanto, carrego colonial que 
adoece o ensino de História está presente desde sua criação, fazendo 
parte de sua constituição histórica.

Os ebós cotidianos: terreirização da 
sala de aula e da pesquisa em ensino de 
História

O combate ao carrego colonial possui um importante campo de 
batalha: a sala de aula. Tivemos o privilégio de assistir em 2019 ao desfile 
da Escola de Samba Mangueira que trouxe o enredo “Histórias para 
Ninar Gente Grande”. Nele observamos críticas às narrativas históricas 
hegemônicas. Seu samba trouxe a célebre frase “Histórias que a História 
não conta”, que acabou sendo interpretada de forma equivocada por 
alguns, que a entendiam como uma crítica as salas de aula de História. 
Sobre isso, compartilho da ideia defendida por Simas:

O enredo em nenhum momento diz que esses personagens estão 
fora das salas de aula. Pelo contrário. Eles estão nas salas de 
aula sim, levados por professoras e professores de História do 
ensino público e privado comprometidos com visões plurais 
que questionem protagonismos viciados no ensino da História 
e coloquem o povo brasileiro como sujeito, e não objeto, da 
sua história.22

22	  Disponível em: https://revistaforum.com.br/brasil/luiz-antonio-simas-enredo-da-man-
gueira-e-contraponto-ao-projeto-obscurantista-do-escola-sem-partido/, último acesso em 22 de 
outubro de 2021, às 02:52.

https://revistaforum.com.br/brasil/luiz-antonio-simas-enredo-da-mangueira-e-contraponto-ao-projeto-obscurantista-do-escola-sem-partido/
https://revistaforum.com.br/brasil/luiz-antonio-simas-enredo-da-mangueira-e-contraponto-ao-projeto-obscurantista-do-escola-sem-partido/


90

Portanto, entendo o desfile da Mangueira como o cruzo de diver-
sas narrativas históricas contra-hegemônicas que já circulam nas salas 
de aulas. Uma ideia corroborada pelo carnavalesco Leandro Vieira, 
idealizador do enredo, que durante a conferência de abertura do “II 
Congresso Nacional do ProfHistória”23, realizado na UERJ na noite de 
04 de outubro de 2022, afirmou que o enredo dialoga com as aulas que 
teve durante os ensinos fundamental e médio. 

Defendo aqui não somente a educação como um dos mais impor-
tantes campos de luta anticolonial, como enxergo que esta luta já se faz 
presente, cotidianamente, nele. Dessa forma, este é um lugar de destaque 
no processo de descolonização, “pois esta não ocorrerá em um passe 
de mágica, “não se dá meramente no grito de independência, mas ao 
longo dos processos de disputa de vida que integram inconformidade, 
rebeldia e lutas contrárias à dominação e à produção de desvio do ser 
e de suas práticas de saber” (RUFINO, 2021, p. 30).

A luta pela descolonização, para nós é processo exuzíaco, isto é, 
descolonizar é um ato de reinvenção do mundo, onde devemos comer 
as ferramentas da colonização e baforar de volta as armas da descolo-
nização, como Exu nos ensinou. Dessa forma, a educação é um campo 
privilegiado de disputa, pois a mesma é uma das principais ferramentas 
da colonização como vimos no início desse texto. Cabe aos professores 
e professoras entrarem nessa disputa e fazerem de suas salas de aulas 
terreiros24 (SIMAS; RUFINO, 2018) ao invés de espaços de esquecimentos. 
São justamente as narrativas históricas produzidas nas salas de aulas 
terrerizadas e que lutam, cotidianamente, contra a História tradicional.

Quando evoco a ideia de terrerizar as salas de aulas estamos defen-
dendo que estas são espaços privilegiados de se subverter a lógica colonial 
de se produzir escassez, para produzir a abundância pela diversidade. 
Durante meu mestrado, analisei o Mestrado Profissional em Ensino de 

23	  http://congresso.site.profhistoria.com.br/programacao/, último acesso em 19 de outu-
bro de 2022, às 15:23.

24	  “Na epistemologia das macumbas, a noção de terreiro configura-se como tempo/
espaço onde o saber é praticado. Assim, todo espaço em que se risca o ritual é terreiro firmado.” 
(SIMAS; RUFINO, 2018, p. 42).

http://congresso.site.profhistoria.com.br/programacao/


91

História como um espaço que potencializa esse processo. A escolha por 
este recorte se deve ao fato da grande quantidade de trabalhos produ-
zidos por seus egressos que dialogam com a temática das diferenças. 

Para se ter uma ideia analisando as dissertações produzidas nas 
três primeiras turmas do programa no estado do Rio de Janeiro, foram 
encontrados 11 trabalhos sobre gênero, 7 sobre mulheres, 4 sobre negros, 
14 sobre indígenas, 5 sobre racismo, 4 sobre raça, 2 sobre quilombos, 
1 sobre negritude, 1 sobre movimento negro, 5 sobre cultura e história 
afro-brasileira, 3 sobre cultura e história africana, 12 sobre o continente 
africano, 1 sobre a Lei 10639, 1 sobre a Lei 11645, 2 sobre antirra-
cismo, 15 sobre relações étnico-raciais, 2 sobre movimentos sociais, 
2 sobre direitos humanos e 1 sobre xenofobia. Essas palavras-chave 
foram distribuídas em 24 dissertações. Números bastante significativos 
demonstrando como estas temáticas são estudadas dentro do programa. 
Foi através desse levantamento que selecionei as professoras com quem 
iria conversar.

Durante os anos de 2020 e 2021 conversei com cinco professoras 
e três professores egressos do programa sobre suas experiências que 
me ajudaram a entender como estes enfrentam diariamente o carrego 
colonial em suas salas de aula. Foi através dessas conversas que passei 
a refletir e entender seus trabalhos como processos de terrerização das 
suas salas de aulas buscando um reencanto do ensino de História. Falar 
em reencanto não é uma metáfora e sim uma visão epistemológica acerca 
do ato de educar, pois como é dito por Rufino

A educação como ato de descolonização convoca o oprimido 
para uma espécie de xamamismo – um mergulho profundo em 
si, nas suas ambivalências, fraturas, fraquezas e forças – e para 
desaguar em dizeres múltiplos que transcendem a escassez da 
métrica dominante e confluam em uma comunidade de sentidos 
plural que inscreva a liberdade. (RUFINO, 2021, p. 31). 

Em seus cotidianos de trabalho, os professores e professoras ope-
ram nas frestas buscando os encantes nas narrativas produzidas nas 



92

lutas contra o carrego colonial. Como é dito pelo próprio samba da 
mangueira: “É na luta que a gente se encontra”, portanto, o dialogo 
epistemológico tem de ser feito a partir de, para a luta contra o carrego. 

Em um movimento que olha para a escassez produzida pelo 
carrego e enxerga em outras experiências de ser e sentir narrativas em 
abundâncias, os professores e professoras se permitem serem afetados 
pela produção de saberes dessas lutas. Por estas serem produzidas den-
tro do enfretamento ao carrego, suas narrativas possuem este mesmo 
sentido e para compreendermos suas potências devemos dialogar com 
elas, a partir de metodologias que dialoguem com suas epistemologias. 
Todas as narrativas históricas eternizadas nos versos da Mangueira e 
nas salas de aulas dos professores e professoras com quem conversei tem 
suas origens nas lutas sociais, nos enfretamentos coletivos raciais, de 
gênero, de classe, de sexualidade e de território. Sendo assim, proponho 
um diálogo epistemológico aqui de analisar os papeis destes docentes, 
enquanto cambonos a produzirem ebós de reencantamento, que usam 
e abusam dos transes xamâmicos para confrontar o carrego e terrerizar 
as salas de aulas.

A arte da cambonagem25 é de suma importância para a terrirização, 
pois ao seguir os princípios do inacabamento dos seres e dos saberes, 
permiti ao professor que se coloquem justamente no local de questionar 
o discurso universalizante, de buscar o encante e o transe.

A cambonagem dos professores com quem conversei é regida pelo 
caboclamento, em que se inicia o processo de reencanto do ensino de 
História. Está no cablocamento o processo de transe transformador que 
permite o reencanto do ensino de História e transforma o próprio em 
arma que contragolpeia o carrego colonial, xamanizando a educação. 
Para entender melhor o que é o cablocamento, trago novamente os 
escritos de Simas e Rufino:

25	  Para saber mais sobre cambonagem, sugiro a leitura do artigo “ENSINO DE HISTÓRIA E 
CAMBONAGEM: o ProfHistória como encruzilhada para uma educação pelo dendezeiro”, dispo-
nível em: https://cadernoscajuina.pro.br/revistas/index.php/cadcajuina/article/view/588, com 
último acesso em 19/10/2022, às 16:50.

https://cadernoscajuina.pro.br/revistas/index.php/cadcajuina/article/view/588


93

Na canjira dos encantados todas as mais diferentes formas 
baixam sob condição de caboclos. Essa horizontalidade se dá, 
pois, parte-se da premissa de que tudo que está a circular no 
mundo está passível de encantamento. A noção de caboclo é 
o suporte que encarna as formas de vida potencializadas pelo 
encante (...) A experiência que podemos chamar aqui de “cabo-
clamento” como sinônimo de encante se estabelece a partir de 
um aparente paradoxo: a morte é radical possibilidade de vida, 
e a vida pode ser uma experiência cotidiana de morte. Ao invés 
de ser, como é para as razões intransigentes de cânone ociden-
tal, um conceito, a morte nas macumbas é um jogo disputado, 
na rasura, a partir das ideias de aniquilação, transformação e 
transe. (SIMAS; RUFINO, 2018, pp. 99-100).

Sendo assim, o reencante do ensino de História vai muito além 
de somente trazer novos heróis ou fatos históricos exaltando aqueles 
que foram perseguidos pelo carrego colonial, mas sem romper com sua 
lógica homogeneizante e epistemicida. O transe do ensino de História 
é a superação dessa lógica, é o ato não só de exaltar os “caboclos de 
julho” como dito no samba da Mangueira, no nosso processo de in-
dependência, mas também o de questionar o país construído, a partir 
dessa luta. Será que os caboclos que lutaram na Bahia pensavam em um 
Brasil monarquista? Ou buscavam algo mais próximo da cosmovisão 
Guarani como o território de Pindorama?

Estas perguntas nos ajudam nas construções de aulas que operam 
enquanto ebós que vão levar os transes para as salas de aulas, transfor-
mando aqueles que são atingidos por eles. Os professores e professoras 
com quem conversei são mestres nestas artes, inclusive, muito antes da 
academia os titularem desse jeito. Seus ebós são feitos cotidianamente 
em suas salas de aulas. O ProfHistória opera muito mais como uma 
encruzilhada26 onde eles trocam suas experiências do que um local que 
os ensina verticalmente como dar aula. Está, justamente nesse ponto 

26	  “Se o colonialismo edificou a cruz como égide de seu projeto de dominação, aqui nós 
reinventamos o mundo transformando a cruz em encruzilhada e praticando-a como campo de 
possibilidades” (SIMAS; RUFINO; 2018, p. 20).



94

uma das potências do programa: a possibilidade de um compartilha-
mento de experiências entre docentes de História dispostos a confrontar 
o carrego colonial.

Por diversas vezes, os professores e professoras me relatavam 
como dialogavam com estas outras narrativas e as levavam para suas 
salas de aula, como estas compunham processos de transformações, 
cotidianamente. Nesse ponto destaco a fala do professor Flávio França 
que me deu o seguinte relato:

A gente [com o Rafael Bastos] estava discutindo, conversan-
do e reparamos que quase não tinha discussão sobre História 
Indígena. A gente fez uma disciplina na UFF que tratava sobre o 
ensino de História da África, fizemos essa disciplina do Amílcar 
[Pereira] e tinha uma outra disciplina que tocava nas questões 
dos quilombolas. Praticamente não tinha nada sobre indígenas. 
Só tinha uma disciplina na PUC. Na verdade, foi ele [Rafael 
Bastos] que me mostrou essa disciplina. Eu fazia na UNIRIO 
e ele fazia na PUC. Aí ele falou para mim assim: “Cara, vai 
ter uma disciplina na PUC com a Eunícia [Fernandes], topa 
fazer?”, topei e a gente se inscreveu. A gente fez essa disciplina 
e decidi que era com isso que eu quero trabalhar. Quase nin-
guém tinha se interessado pela questão indígena, mas todos que 
fizeram a disciplina acabaram desenvolvendo algum trabalho 
sobre o tema, podia não ser na dissertação, mas pensavam 
trabalhos para as próprias salas de aula (...) A disciplina batia 
muito em pontos em comum com a deficiência visual, coisas 
que aprecem completamente diferentes, como por exemplo a 
questão da invisibilidade. Porque tem a questão de perceber 
o deficiente visual como o coitado, como aquele estereótipo 
do que depende do outro para fazer as coisas, que tem de ser 
tutelado pelo Estado (...) Então na disciplina comecei a pensar 
em como superar estereótipos, pois já tinha passado por isso no 
Benjamin Constant. A Eunícia trabalhou muito a superação do 
estereótipo do indígena, pois ele não precisa ser representado 
como o de 1500. Em ambos os casos o que acontecia é que 
são estabelecidas identidades que não são necessariamente as 
que elas têm (...) Então eu comecei a pensar em como eu vou 



95

adequar as duas questões (...) Na dissertação usei o Ginzburg 
para tentar aproximar coisas que parecem não ter relação para 
fazer um cruzamento delas. Pensei, dá para cruzar deficiência 
visual com questão indígena da seguinte maneira: ambas emer-
gem do Iluminismo. Diderot escreve no século XVIII chamado 

“Uma carta sobre os cegos” (...) que é o mesmo período em que 
estão construindo uma imagem do indígena que perdura até 
hoje. Então vou tentar articular essas duas questões. Eu não 
iria trabalhar essas questões na minha dissertação, só fui tra-
balhar por conta da Eunícia. Porque eu tava pensando em falar 
em acessibilidade em museu. Mas quando eu tive esse contato 
com a Eunícia tudo mudou. Eu cheguei a falar com ela sobre a 
mudança e ela ficou feliz em saber como a disciplina me ajudou 
a abandonar aquela ideia, pelo menos por esse momento, e a 
trabalhar no lugar questão indígena. (FRANÇA, 2021, p. 3);

Nessa parte da conversa, França nos mostra como fazer uma disci-
plina sobre história indígena o afetou de tal jeito que modificou o tema 
do seu trabalho. Ao mesmo passo que mostra também sua percepção 
de que as outras professoras estudantes dessa disciplina também foram 
afetadas, transformando as suas aulas nas escolas.

Estas transformações estão associadas à cultura de luta27 indígena, 
pois, segundo o próprio discente, as aulas da professora Eunícia Fernandes 
trabalhavam muito bem a superação dos estereótipos indígenas. Esta é 
uma demanda histórica da luta indígena no Brasil que está diretamente 
ligada à luta contra a invisibilidade. Este ponto também apareceu na 
conversa com outra docente que também trabalhou com história indí-
gena, a professora Thais Elisa: 

Eu acho que a gente acaba tentando responder algumas deman-
das desses movimentos sociais. No meu caso, como a questão 
surgiu na sala de aula, mas fui entender o que tava acontecendo 

27	  Para saber mais sobre cultura de luta ler a tese de Thayra Cristine Silva de Lima, intitula-
da “ENSINO DE HISTÓRIA FORJADO NA LUTA: A Cultura de Luta Antirracista e seu potencial edu-
cador”, disponível em: https://ppge.educacao.ufrj.br/teses2022/tThayara%20Cristine%20Silva%20
de%20Lima.pdf, com último acesso em 19 de outubro de 2022, às 17:46.

https://ppge.educacao.ufrj.br/teses2022/tThayara%20Cristine%20Silva%20de%20Lima.pdf
https://ppge.educacao.ufrj.br/teses2022/tThayara%20Cristine%20Silva%20de%20Lima.pdf


96

junto com o pessoal que tá atuando no movimento indígena 
do Rio de Janeiro. Eu conheci algumas lideranças, inclusive, 
tem algumas lideranças importantes no Rio de Janeiro. Não 
conversei com todas elas, até porque o movimento indígena 
briga muito aqui no Rio de Janeiro. Então ao conversar com 
certas lideranças, outras começam a te olhar meio torto. Foram 
eles que me ajudaram a entender o que eram indígenas em 
contexto urbano. Até fiz uma pesquisa, um levantamento sobre, 
mas essa é uma temática mais recente, principalmente dentro 
da antropologia. Esse movimento tem a ver com demanda do 
movimento social indígena, porque eles estão em uma deman-
da por visibilidade, de dizer que eles foram massacrados, mas 
não foram exterminados, que estão dentro da sociedade, que 
fazem parte dela. Então a minha pesquisa vai muito no cami-
nho de responder esse dever de memória, até coloquei isso nela. 
Este é um conceito que eu trabalho na dissertação e que busca 
dar visibilidade a essa luta dos indígenas em contexto urbano. 
(ELISA, 2021, p. 5).

Ambas as falas demonstram como os trabalhos desenvolvidos pelas 
professoras foram afetados pela cultura de luta indígena. Tanto França 
quanto Elisa me informaram que originalmente estes não seriam os 
temas de suas pesquisas, porém o contato dentro do ProfHistória com 
culturas de lutas transformou os trabalhos finais. Um outro ponto em 
comum é o fato de que ambas as discentes chegaram a seus projetos 
influenciadas por mais de uma cultura de luta. Enquanto Elisa já havia 
tido contato com a própria cultura de luta indígena em sua trajetória 
profissional e desenvolveu seu projeto a partir de uma disciplina imersa 
na cultura de luta antirracista e quilombola, França dá aula em uma 
escola para deficientes visuais, tendo muito contato com a cultura de 
luta dos PcD e desenvolveu seu projeto dentro de uma disciplina pensa-
da com base na cultura de luta indígena. Estes dois casos demonstram 
como o reencanto do ensino de História passa pela construção de uma 
rede de epistemologias, advindas tanto do campo científico quanto das 
culturas de lutas, e não da exclusão e invisibilização de algumas dessas 
epistemologias.



97

Este processo modifica a ciência histórica, reencatando o ensino de 
História e combatendo o carrego colonial ao não só trazer os indígenas 
enquanto agentes da já construída História Oficial, mas ao subverter esta 
lógica e construir narrativas históricas a partir da própria história indígena. 
São dois belos exemplos de como os saberes forjados nas lutas sociais 
são fontes inesgotáveis de reencantes. Por este motivo, defendo que o 
reencante do ensino de História passe pelas culturas de lutas, construindo 
assim novas independências que valorizem os saberes daqueles citados 
no início desse texto. A História já conta sobre a independência de um 
país através de seu príncipe português, mas existem outras narrativas 
e outras ideias de território, sociedade e país contado e recontado por 
outros atores, cotidianamente, que chegam em nas salas de aulas, mas 
que devem chegar ainda mais e em outros espaços, ainda mais amplos. 
Porém, este é um papo para outro momento.



98

Referências Bibliográficas

ARAUJO, Cinthia Monteiro de. Por outras histórias possíveis: em 
busca de diálogos interculturais em livros didáticos de Histórias. 
Rio de Janeiro, 2012. Tese. Departamento de Educação. Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro.

________. Qual o lugar da diferença na pesquisa em Ensino de His-
tória. In: MONTEIRO, Ana Maria; RALEJO, Adriana (org). Cartografias 
da Pesquisa em Ensino de História. Rio de Janeiro: Mauad X, 2019. 

________.; SANTOS, P. V. C. . ENSINO DE HISTÓRIA E CAMBONA-
GEM: o ProfHistória como encruzilhada para uma educação pelo 
dendezeiro. CADERNOS CAJUÍNA, 2022.

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência epistêmica 
e o problema da “invenção do outro”. In: LANDER, Edgardo (org.). A 
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspec-
tivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005.

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. Tradução de Clau-
dio Willer. Ilustração de Marcello D’Sallete. Cronologia de Rogério 
de Campos. – São Paulo:Veneta, 2020.

HARTOG, François. Regime de Historicidade [Time, History and 
the writing of History - KVHAA Konferenser 37: 95-113 Stockholm 
1996]. Disponível em: http://www.fflch.usp.br/dh/heros/excerpta/
hartog/hartog.html>

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. 2019. 2ª ed. São 
Paulo: Companhia das Letras.

LIMA, Thayara C. S. ENSINO DE HISTÓRIA FORJADO NA LUTA: A 

http://www.fflch.usp.br/dh/heros/excerpta/hartog/hartog.html
http://www.fflch.usp.br/dh/heros/excerpta/hartog/hartog.html


99

Cultura de Luta Antirracista e seu potencial educador - 2022. Tese. 
UFRJ, CFCH, Faculdade de Educação. 2022.

PALERMO, Zulma. Una violencia invisible: la “colonialidad del sa-
ber”. Cuadernos

FHyCS-UNJu n°. 38, 2010: 79-88.

PESÁNTEZ, Catalina León. El color de la razón: pensamiento críti-
co em las Américas. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, 2013.

PINTO, Julio R. S.; MIGNOLO, W. D.. A modernidade é de fato uni-
versal? Reemergência, desocidentalização e opção decolonial. Ci-
vitas (Porto Alegre), v. 15, p. 381, 2015.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e Amé-
rica Latina. In.: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latinoamericanas. 
ColecciónSurSur, CLACSO, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 
2005.

RUFINO, L.. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Editora 
Mórula, 2019.

________. Vence-Demanda: educação e descolonização. 1. ed. Rio 
de Janeiro: Mórula, 2021. v. 1. 84p.

SIMAS, L. A. Drible e flecha de fulni-ô. In: Revista Cult. Editora Bre-
gantini: São Paulo. 2020. Disponível em: https://revistacult.uol.com.
br/home/drible-e-flecha-de-fulni-o/ Acesso em 26/06/2021

SIMAS, L. A.; RUFINO, L. Fogo no Mato: A Ciência Encantada das 
Macumbas. 1. ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 



100

_________. Flecha no Tempo. 1º. ed. Rio de janeiro: Mórula, 2019. 

SPIVAKI, Gayatri. Quem reivindica a alteridade? Trad. Patrícia Sil-
veira de Farias. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque (Org.). Tendências 
e impasses: o feminismo como crítica da cultura. Rio de Janeiro: 
Rocco, 1994.



Favela da Rocinha nos es-
tudos culturais: sobre fes-
tas e bailes na definição 

de lazer no Rio de Janeiro
Fabíola Nascimento Camilo (UNIRIO)

O trabalho aqui apresentado, tem como foco a pesquisa sobre 
práticas de lazer das/os moradoras/es da favela da Rocinha (Zona 
Sul da Cidade do Rio de Janeiro) e com essa centralidade, buscamos 
compreender como são engendradas as relações sociais no exercício 
dessas práticas e como esse exercício comunitário (lazer na favela), 
pode desestabilizar as representações sobre a organização comunitária. 
Importa discutirmos sobre a construção dos estigmas e preconceitos 
que recaem sobre a coletividade “favelada” e incluímos aspectos dos 



102

imaginários sociais acerca do território colocado à margem, no espaço 
urbano da cidade do Rio de Janeiro. A Rocinha é o espaço social de 
referência e se converte em locus de aprendizado para a Sociologia e 
para os Estudos Culturais. 

Nosso trabalho de campo foi desenvolvido em um espaço de lazer 
específico, uma casa de show localizada na subida da favela, próximo 
ao território do entorno, reconhecido como o bairro de São Conrado. 
O espaço ganhou maior foco por figurar como ponto de culminância. 
Na construção do objeto da pesquisa foram levantadas questões sobre 
a dinâmica do lazer, os modos de sociabilidade entre os jovens, o lugar 
de importância do funk (principal modalidade de música oferecida para 
este público específico), as imagens e representações das favelas no Rio 
de Janeiro, entre outros achados do campo. Os dados foram coletados, 
através de entrevistas, realizadas com frequentadores e moradores, e 
também da observação participante. 

Em “A Rocinha em construção: a história social de uma favela na 
primeira metade do século XX” (PEREIRA, 2019, p.29), entende-se que 
a localidade “[...] se caracterizava pela presença de um aglomerado de 
habitações modestas na parte baixa dos morros, que iam subindo em 
direção à sua parte mais alta”. Tematizar o lazer como um fenômeno 
social exige a adoção de uma chave analítica pouco explorada, nos 
estudos sobre as favelas. Pode-se afirmar que nesse eixo, predominam 
temáticas a respeito da violência e da pobreza.

O trabalho intitulado “Pelo direito de permanecer: mobilização 
política e o acesso a serviços de água e luz nas favelas cariocas no pe-
ríodo pós-estado novo” (GONÇALVES et al, 2015, p.296) concluiu 
que, ainda que as comunidades de favelas sejam definidas como espaço 
de urbanização espontânea, a informalidade integra plenamente as 
práticas de planejamento urbano do Estado: “o direito à cidade não se 
trata somente do direito de acessar os distintos recursos da cidade, mas, 
também do direito à obra, ou seja, à atividade participante dos cidadãos 
na construção do espaço onde vivem”. São esses alguns dos aspectos 
desafiadores para os grupos situados nas áreas definidas como favelas.



103

Com essas leituras, pode-se entender alternativas para o debate sobre 
a vida das populações empobrecidas, empurradas para esses territórios, 
que ganham novos significados na luta por direito à moradia. Abre-se 
um campo de possibilidades para a elaboração de outros percursos 
investigativos em diálogo direto com atores da mudança de itinerário.

A favela no debate sobre os Estudos 
Culturais

As/os estudiosas/os que se dedicam, ao tema das favelas tem 
apresentado resultados de grande impacto e Luiz Antônio Machado 
da Silva (2016, p.299) afirmou que “a histórica segregação espacial 
corresponde a uma espécie de ecologia da desigualdade racial. Já em 

“Organizações sociais populares: educação e memória nas periferias” 
(CLAPP & GONÇALVES, 2022) foram apresentadas releituras sobre 
a força das coletividades que se constituíram nas bases. Acredita-se que 
a partir da politização do cotidiano, é possível fomentar a emergência 
de novas formas de reivindicação de direitos, sendo esse resultado do 
protagonismo dos moradores de periferias e favelas que lutam para 
garantir melhores condições de pertença social. Os desdobramentos 
que vimos com esses grupos de investigadores/as, são decisivos para 
interseccionarmos teses sobre insurgência e modos de performar, nos 
respectivos territórios.

Na pesquisa de Carlos Augusto Baptista (2022, p.112) é central 
a concepção de memória política, aquela que é construída em sintonia 
com um passado de resistência e reinvenção dos sujeitos na cotidiani-
dade, de forma orgânica:

Os movimentos comunitários se constituem dessas linhas intra-
comunitárias, às vezes invisíveis para quem não é do lugar. No 
caso da rede de museus e suas diferentes performances museais, 



104

nas favelas, o que salta aos olhos é a extrema capacidade que 
tem os museus, com combate à invisibilização dessas linhas.

Pode-se avaliar que a movimentação e a dinâmica organizacional, 
nesses espaços - desconsiderados pelo poder público -, se dá pela tomada 
de consciência dos problemas existentes. Para Marisa Vorraber Costa 
(et al, 2008, p.37),

Os Estudos Culturais (EC) vão surgir em meio às movimen-
tações de certos grupos sociais que buscam se apropriar de 
instrumentais, de ferramentas conceituais, de saberes que emer-
gem de suas leituras do mundo, repudiando aqueles que se 
interpõem, ao longo dos séculos, aos anseios por uma cultura 
pautada por oportunidades democráticas, assentada na educa-
ção de livre acesso. Uma educação em que as pessoas comuns, 
o povo, pudessem ter seus saberes valorizados e seus interesses 
contemplados.

Quando agregamos tais aportes, um conjunto de saberes e de 
conhecimentos dos grupos afrodescendentes e migrantes (sobretudo de 
Minas Geris e estados do Nordeste e do Norte), são alvos da invisibili-
zação estratégica. Por conta disso, assumimos como tarefa, deslocar o 
status das experiências faveladas, como é o caso do lazer na Rocinha.

As dinâmicas organizacionais, nas favelas e morros, em geral, exigem 
outras apreensões acerca dos problemas existentes. Mike Davi (2006, 
p.141) avalia que “nas áreas mais pobres de Nairóbi, a água encanada 
não é mais potável devido à contaminação fecal da fonte”. De acordo 
com suas pesquisas:

Na América Latina também houve obstáculos colossais, embo-
ra menos sistemáticos, à migração urbana. Antes da Segunda 
Guerra Mundial, a maioria dos pobres urbanos latino-ameri-
canos morava em casas de aluguel em bairros pobres da cidade, 
mas no final da década de 1940, a industrialização para substi-
tuir importações provocou uma onda dramática de invasões de 



105

terras ociosas nos arredores da cidade do México e de outras 
cidades da América Latina.

Observa-se um quadro desafiador para os estratos que não tiveram 
poder de decisão, que não experimentaram autonomia e que, ao contrário, 
foram vítimas de um modelo de dominação, que incluiu a sua exclusão 
extrema. Concordamos com Davis (2006, p 143) quando afirma: 

A crise sanitária global desafia a hipérbole. Sua origem como 
no caso de tantos problemas urbanos no terceiro mundo, tem 
raízes no colonialismo. Em geral, os impérios europeus recu-
savam-se a oferecer infraestrutura moderna de água e redes 
de esgoto aos bairros nativos, preferindo usar, em vez disso, o 
zoneamento racial e os cordões sanitários para isolar as guar-
nições e os bairros brancos das doenças epidêmicas. Os regi-
mes pós-coloniais de Acra a Hanói, herdaram, assim, imensos 
déficits sanitários que poucos regimes tiveram condições de 
remediar agressivamente. 

Os acidentes climáticos se intensificaram e, como pudemos acom-
panhar, a cada ano, as catástrofes mapeadas, se ampliam afetando, 
sobremaneira, as zonas periféricas habitadas pelas famílias das classes 
trabalhadoras. A pandemia de Covid-19 deixa o mundo revirado, inci-
dindo nas decisões socioambientais e econômicas. Os fóruns sobre os 
rumos das sociedades, de todos os cantos, se multiplicam e convocam 
as juventudes para pensar acerca das novas alternativas de vida social. 
Notadamente, são as/os jovens as/os que deverão apoiar, criativamente, 
as transformações possíveis. Nas favelas e morros cariocas, a presença 
de lideranças jovens tem chamado atenção na organização de agendas 
de lazer. Incrementam a rotina e se conectam com as diferentes faixas 
etárias. As diversas performatividades se entrecruzam e esses desenhos 
são oxigênio para o cotidiano. 

No imaginário popular, as favelas cariocas são representadas co-
mo “não lugar”. Nos estudos já produzidos, são vistas como moradias 
precárias e sem infraestrutura. As questões levantadas estão vinculadas 



106

ao seu empobrecimento e, a violência urbana habita suas ruas e vielas. 
Na contramão, estão os movimentos sociais e as ações coletivas e a cul-
tura popular. Dentre outros temas, ligados aos direitos civis, políticos 
e sociais, focamos no lazer e nos itinerários percorridos coletivamente. 
Com outras lupas, tem sido possível identificar tentativas de elaboração 
de uma suposta definição para “a favela”.

Conhecida popularmente como uma das maiores favelas da América 
Latina, a Rocinha é um enclave social localizado na zona sul da cidade 
do Rio de Janeiro, entre os bairros da Gávea e de São Conrado, área 
composta por segmentos sociais de alto poder econômico. De certa for-
ma, sua configuração espaço-temporal, reflete traços das contradições. 
Ao mesmo tempo, entendemos que não é suficiente o que já se discutiu 
sobre re-existência sociopolítica.

Por Decreto-Lei28 assinado pelo prefeito César Maia, através do 
programa favela-bairro, foi criado o bairro da Rocinha, delimitando 
suas dimensões territoriais. Nessa dimensão há 24 subáreas, ou seja, 
subdivisões internas identificadas por nomes específicos, como Cachopa, 
Cidade Nova, Rua 1, Rua 2, Roupa Suja, etc. Quando se chega ao local 
pela Estrada Lagoa-Barra, que permite o acesso pela parte baixa, ou 
pela Estrada da Gávea, que é uma via que corta todo o território da 
Rocinha por dentro e viabiliza o acesso tanto pela parte alta quanto pela 
parte baixa, chama atenção as numerosas casas. Além disso, também 
nos impressiona os aspectos da sua dinâmica social ligados ao comércio 
popular, à intensa circulação de pessoas, acentuada pelo sobe e desce 
dos moto-táxis, os diversos tipos de serviços existentes no local e uma 
população estimada em mais de 100 mil habitantes29, com grande in-
fluência nordestina na sua composição.

28	  Decreto-Lei n.º 1995, de 18 de junho de 1993. Secretaria Municipal de Urbanismo, Rio de 
Janeiro (RJ). Disponível em: <http://portal.rio.rj.gov.br/bairroscariocas>

29	  Os dados mais recentes sobre o número de habitantes da Rocinha encontram-se no 
documento do “Censo Domiciliar: Complexo da Rocinha 2009”, realizado entre julho de 2008 e 
maio de 2009, coordenado pela Secretaria de Estado da Casa Civil do Rio de Janeiro, feito pela 
EGP-Rio. Este censo indica que a Rocinha tem aproximadamente 100.818 habitantes. Este número 
foi considerado um aumento significativo da população se for comparado ao censo do IBGE de 
2000, que contabilizou aproximadamente 56 mil habitantes. Outras fontes além das governamen-



107

Tais elementos podem ser considerados atrativos para matérias 
jornalísticas e inspiram questões de estudo para pesquisadores acadê-
micos das diversas áreas do conhecimento. Mas não somente para estes.

Há pelo menos dez anos, é intensa a circulação de estrangeiros (os 
“gringos”, na terminologia nativa), nos passeios turísticos pela Rocinha, 
realizados por várias agências de turismo ou guias locais (FREIRE-
MEDEIROS, 2009). Recentemente, este fluxo turístico também tem se 
dirigido para outras favelas da zona sul carioca, as que foram contem-
pladas pelo Programa de Aceleração do Crescimento (PAC), desenvol-
vido pelo governo federal, nas quais foram instaladas as Unidades de 
Polícia Pacificadora (UPP), implantadas pelo governo do Estado do Rio 
de Janeiro, a partir do ano de 200930.

Sem dúvida, no bojo das principais discussões e debates públicos, 
que envolvem atores governamentais e sociedade, sobre as questões 
urbanas da cidade do Rio de Janeiro, os temas “violência urbana” e 

“habitação” são considerados urgentes. Eles atravessam e podem inter-
ferir no agravamento de outras questões sociais, principalmente quando 
se referem às favelas.

São inúmeros os aspectos que podem ser levantados nas pesquisa 
sobre favelas. O fenômeno do lazer, e mais especificamente, o “como” 
se desenvolvem as práticas de lazer, nos levam a entender como as pes-
soas vivem o seu cotidiano, como se relacionam e estabelecem contatos 
interpessoais, a partir da circulação ou, por outros espaços da cidade. 

Uma outra questão importante é partir do pressuposto de que as 
favelas estão, sim, inseridas no cenário urbano. No entanto, essa inserção 
desigual na cidade (re)força a perspectiva da segregação espacial, com 
características sociais implicadas à pobreza e à violência, mas tratadas 

tais, tais como as associações de moradores existentes na Rocinha divulgam que o número da 
população total é de aproximadamente 150 a 200 mil moradores.

30	  Segundo reportagem publicada no dia 09/10/2009, no caderno Rio Show, do jornal O 
Globo, intitulada “Cidade unida: Paintball, restaurante japonês, jam sessions e outros programas 
que levam o asfalto até a favela”, a implantação das Unidades de Polícia Pacificadora (UPP) tem 
promovido o aumento de visitantes em determinadas favelas.



108

de maneira essencialista. Diante desse quadro social, os estigmas e pre-
conceitos sobre os moradores de favela são aprofundados.

Neste sentido, as favelas devem ser compreendidas como territórios 
constituídos por pessoas que compartilham influências e referências cul-
turais diversas, difusas e híbridas. As sociabilidades que se desenvolvem 
neste local estão imersas e mescladas às dinâmicas sociais, que promovem 
a interpenetração de valores, formas distintas de viver e de consumir 
no meio urbano, múltiplas formas de interação nos espaços públicos e 
privados da cidade, além de distintas maneiras de reconhecimento de 

“si próprio” e do “outro”.
Essas trocas e experiências sociais fazem parte de um processo que 

os moradores de favela constituem simbolicamente no seu espaço de 
moradia, produzindo o cotidiano da vida social. Lembrando que podem 
ocorrer variações de sentidos ou, até mesmo, reprodução e incorporação 
do imaginário social predominante sobre as favelas, também, por parte 
de seus moradores.

Trabalhar com uma lente de aumento sobre as práticas sociais de 
lazer significa enfatizar esta dimensão da vida social; entretanto, vale 
lembrar que a construção de análises, que busquem compreender as 
relações sociais, especialmente as práticas sociais de lazer entre os indiví-
duos, pode ser avaliada por um ângulo um tanto quanto desprestigiado 
ou visto como menos importante. Não se trata de ignorar as análises 
até então produzidas sobre as favelas, especialmente sobre a Rocinha, 
dentre as quais as principais abordagens versam sobre as situações de 
violência, pobreza, “falta” de recursos, direitos de cidadania, questão 
ambiental ou problemas de saúde pública, que afetam seus moradores. 
Sem dúvida, tais assuntos são cruciais para todos os indivíduos, mora-
dores ou não das favelas, e para a compreensão dos problemas urbanos 
da cidade do Rio de Janeiro.

Contudo, o foco das análises deste artigo recai nas práticas de lazer 
observadas na Rocinha e o que elas significam para seus moradores, no 
sentido de representar formas de estabelecer relações sociais e contatos 
mistos “dentro” ou “fora” da favela (GOFFMAN, 1982). Por outro 
lado, busca-se identificar se os estigmas e preconceitos que recaem sobre 



109

os moradores de favelas se sustentam nesses momentos de diversão. 
Estas questões orientaram este trabalho de pesquisa e fundamentam as 
reflexões aqui apresentadas.

Dentre as muitas perguntas que tangenciam o foco deste trabalho 
e que ajudaram a levantar questões e hipóteses sobre o tema da pesquisa 
aqui proposto, destacam-se: “Que relações sociais são engendradas a 
partir das práticas de lazer dos moradores da Rocinha?”; “Que tipos de 
prática existem neste território?”; “Que tipos de contatos e encontros 
são realizados nos momentos de diversão?”; “Se existem práticas de 
lazer mais e menos difundidas pela Rocinha, quais são as justificativas 
para isso?”; “O lazer é considerado uma dimensão importante da vida 
para essas pessoas?”.

Mesmo que todas estas perguntas não possam ser respondidas 
de maneira definitiva em função da complexidade das relações que 
representam e nas quais estão envolvidos os sujeitos investigados, e 
ainda pelas dimensões circunscritas a este trabalho, pode-se afirmar 
que elas despertam a curiosidade e estimulam a busca de entendimento 
do fenômeno do lazer e suas práticas, enquanto dimensão “relevante” 
da vida social.

Considerando as questões de âmbito geral de nossa sociedade, tal 
problematização leva em conta as desigualdades e os conflitos sociais, 
que também atravessam as diversas práticas de lazer e os indivíduos 
que as praticam. Ao pensarmos com Claudia Miranda (2019, pp.242-
343) foi possível observar aspectos das nossas inúmeras características 
corpóreas:

Corporeidade, vestimentas e acessórios fazem parte de uma 
ocupação recente e indecifrável para grupos que, historicamente, 
vivem às margens. As roupas de tecidos africanos, os calçados, 
as tranças, penteados com turbantes, as guias, os patuás, as 
figas, os galhos e as folhas de ervas, causam estranheza, se 
comparados aos acessórios como os terços e imagens presentes 
nas instituições de ensino que fazem referência às manifestações 
do universo eurodescendente. Não obstante, tudo isso se dá em 
um contexto com mais de 50% de afrodescendentes.



110

Nos espaços universitários, nas festas produzidas por núcleos dos 
movimentos organizados, já se pode mapear outras traduções para a 
pertença social, nas zonas centrais da cidade do Rio de Janeiro. A busca 
por afirmação é uma constante, entre grupos oriundos dos movimentos 
socioculturais. 

Sentidos de lazer para as periferias 
urbanas

As particularidades encontradas no trabalho de campo, indicam 
uma pluralidade de situações e a existência de micro contextos sociais 
e econômicos que exige da sociologia e dos estudos culturais, maior in-
clinação. O histórico de mobilização social, a organização política das/
os moradoras/es por melhorias nas suas condições de vida, as inúmeras 
ações governamentais - voltadas para a tentativa de urbanização dessa 
favela -, além das visitas de autoridades e celebridades, podem indicar 
que entre as favelas cariocas existem distinções, no que se refere à sua 
importância e peso, nas negociações existentes entre diferentes setores. 

Nas análises que vimos desenvolvendo, em relação à dinâmica do 
lazer, situamos referenciais como o “funk” e o estilo de vida das “ju-
ventudes faveladas”. Indagamos sobre como suas manifestações reper-
cutem na vida cotidiana. Um mapa do lazer foi construído a partir da 
observação e de informações levantadas junto aos moradores sobre as 
suas práticas sociais voltadas para a “diversão”. O direito a ser alegre, 
a encontrar as/os amigas/os e interagir, nas horas livres (normalmente 
nos fins de semana), foram achados de pesquisa relevantes.

Partindo do pressuposto de que a dinâmica do lazer na Rocinha 
é influenciada por múltiplas referências culturais e aspectos da vida na 
localidade - sem ignorar o papel da indústria cultural de entretenimento 
responsável pela massificação de seus produtos culturais -, foi possível 
realizar um mapeamento que expressa uma cultura de lazer com suas 
especificidades. Realizamos um breve histórico em que se apresentam 



111

dados etnográficos para descrever as principais atividades experimentadas 
em uma casa de show, onde foi realizado o estudo de caso. Buscou-se 
compreender o processo de criação, a sua forma de organização e, as 
fases de desenvolvimento de suas atividades. Localizamos a influência 
dos estilos musicais mais significativos no processo comunitário estando 
entre esses, o forró e o funk.

Reconhecendo o fato de a casa de show pode ser considerada uma 
das principais opções de lazer para boa parte dos jovens moradores. 
Foram realizadas entrevistas com os frequentadores locais e examina-
das as relações engendradas nos momentos de diversão daquele espaço. 
Ensaiamos uma primeira análise de alguns dos aspectos referentes às 
preferências pelo baile funk e, ainda, as formas de reconhecimento e 
identificação social dos “de fora” pelos “de dentro”. Tais categorias são 
usadas para classificar os frequentadores “de fora” e também acionam 
elementos de identificação baseados em marcas de distinção social, que 
podem ser observadas nas maneiras de se vestir, de falar, dançar e de se 
comportar nas atividades de diversão. 

Foi possível compreender o desenho produzido nos contatos sociais 
entre os “de dentro” e “os de fora”, onde as representações sociais se 
entrecruzam e impactam as múltiplas experiências dos grupos partícipes 
do “acontecimento cultural da Rocinha”.

Algumas conclusões

A temática do lazer nas favelas insurge e promove outras itine-
râncias descontínuas. Nossa percepção é que existe um conjunto de 
percursos coletivos com variadas formas de aproveitar as dinâmicas 
de lazer no território. Nosso intuito foi compreender se existem outras 
chaves analíticas para discutirmos questões referentes à vida social 
dos estratos favelados promotores de espaços de diversão e “interação 
dentro-fora”. Na Zona Sul do município do Rio de Janeiro, estão em 
disputa mais do que o direito à cidade. Vimos as formas de transgressões 



112

onde a motivação central é libertar o corpo e ocupar o espaço-tempo 
comunitário com criatividade e expressividade.

Abordamos aspectos da constituição das práticas de lazer, da 
diversidade cultural e da heterogeneidade social. Lançamos a lupa dos 
estudos culturais para localizar as pistas sobre a incidência de discursos 
contrahegemônicos sobre as experiências sociais obtidas nas favelas, em 
especial na Rocinha. Ancoramos o trabalho em algumas bases da micros-
sociologia e da antropologia urbana e produzimos dados etnográficos 
e bibliográficos para elaborar interpretações acerca das dimensões das 
culturas soterradas.

Apresentamos algumas pistas que indicam como os estigmas 
atravessam a sua principal atividade de lazer – nesse caso, o baile funk. 
Também discutimos sobre o modo como essa manifestação cultural - bem 
como a categoria funkeiro -, foram adotados para classificar as práticas 
de lazer e as juventudes das favelas. 

Indicamos, como um dado relevante, para o campo da Sociologia 
das desigualdades e, para o campo dos Estudos Culturais, o reco-
nhecimento do funk enquanto manifestação legítima e, além disso, o 
acolhimento desse mosaico estético, para revermos as dinâmicas que 
animam a indústria cultural que, na atualidade, não pode ignorar esses 
deslocamentos das culturas.



113

Referências Bibliográficas

BAPTISTA, Carlos Augusto. Museu da Maré e a marecidade: me-
morias contra hegemônicas e a práxis museal na favela In: GON-
ÇALVES, Rafael Soares; SALVADOR, Andréa Clapp. Organizações 
sociais populares: educação e memória nas periferias. Rio de Ja-
neiro: Carta Capital, 2022.pp. 91-116.

CAMILO, Fabiola Nascimento. As práticas de lazer em uma favela 
carioca: reflexões sobre essencialismos, heterogeneidade e mar-
cas de identificação social. 2011. 164 f. Dissertação (Mestrado em 
Ciências Sociais) - Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio 
de Janeiro, 2011. 

COSTA, Mariana Barbosa Carvalho da. A Rocinha em construção: 
a história social de uma favela na primeira metade do século XX. 
(Tese de doutorado) Rio de Janeiro: Programa de Pós-graduação 
em História Social da Cultura do Departamento de História da PU-
C-Rio. 2019.

COSTA, Marisa Vorraber; SILVEIRA, Rosa Hesse; SOMMER, Luis 
Henrique. Estudos culturais, educação e pedagogia. Revista Brasi-
leira de Educação. Maio/Jun/Jul/Ago 2003 nº 23.

DAVIS, Mike. Planeta favela. São Paulo. Boitempo, 2006.

GONÇALVES, Rafael Soares; PESSANHA, Manuella Thereza Ca-
bral; MORORÓ, Géssica Martins. Pelo direito de permanecer: mo-
bilização política e o acesso a serviços de água e luz nas favelas 
cariocas no período pós-estado novo. Revista Libertas, Juiz de 
Fora, v.15, n.2, p. 295-314, ago./dez. 2015.

MIRANDA, Claudia. Praxis decoloniais e (re) aprendizagens sobre 



114

conhecimento(s) de referência. In: MONTEIRO, Bruno; SÁNCHEZ, 
Celso; DUTRA, Débora S. A.; CASSIANI, Suzani; OLIVEIRA, Roberto 
D. V. L. (Org.). Decolonialidade na educação em Ciências. 1ed.São 
Paulo: Editora Livraria da Física, 2019, v. 1, p. 334-345.

SILVA, Luiz Antônio Machado da. Fazendo a cidade: trabalho, mo-
radia e vida local entre as camadas populares urbanas. Rio de Ja-
neiro: Mórula Editorial, 2016.



Aulas-encontro: (re)cone-
xões com Aqualtune e as 

alunas-sujeitas
Natália de Moraes Romão da Silva - UNIRIO

Rosalia de Moraes Romão da Silva - UNIRIO

O presente artigo busca averiguar as ressonâncias do conhecimen-
to de trajetórias ancestrais na construção das identidades negras femi-
ninas, no espaço escolar noturno de Campo Grande, Rio de Janeiro. O 
trabalho aponta para uma discussão mais voltada às estudantes negras, 
suas dores e descobertas, que buscam ecoar em diálogos cada vez mais 
potentes nos círculos educacionais, para que alcancemos uma educa-
ção e uma vivência de combate ao racismo e ao sexismo, e que acolha 
a diversidade em sua prática.



116

Aqualtune, sua existência e conhecimento chegou até nós há cerca 
de cinco anos, ao acessarmos o portal Geledés, 31importante veículo de 
(re)conexões ancestrais. Sua história muito nos acolheu e impulsionou-
-nos à construção de projetos identitários femininos negros positivos, 
a partir de biografias — as históricas, as pessoais e as familiares e, por 
conseguinte, a construção desse artigo. Forte filha do Rei do Congo, 
liderou, no século 17, dez mil homens na Batalha de Mbwila, onde foi 
capturada e vendida como escrava pelo reino de Portugal ao Brasil. Foi 
vendida como escrava reprodutora: estuprada na senzala dia e noite 
para gerar filhos fortes e sadios para o seu Senhor do Porto Calvo, em 
Pernambuco e, dentre os tantos filhos, sagrou-se mãe de Ganga Zumba, 
Gana e Sabina. E Sabina é mãe de Zumbi dos Palmares.

Valente, não se dobrou. Concentrou suas forças e liderou, grávida, 
a fuga para Palmares, onde se comprovou e se respeitou a sua realeza. 
Os bandeirantes paulistas que acabaram com o Quilombo dos Palmares 
queimaram viva Aqualtune. Mas Aqualtune, como Palmares, não se 
rendeu. Sua chama permanece acesa em cada mulher negra que redes-
cobre positivamente e heroicamente a sua história.

E quanto a nós, mulheres, negras, nascidas e residentes em Campo 
Grande, Rio de Janeiro, professoras de Língua Portuguesa e História 
da rede pública de ensino (Rio de Janeiro), ex-estudantes que sentiram 
as ausências de imagens positivas negras nos livros didáticos e de refe-
rências estéticas entre amigos e professores da educação privada e que 
hoje, como professoras, e muitas vezes sem querer ou perceber, através 
de vivências dinâmicas da Lei no 10.639/2003 (BRASIL, 2003) e das 
complementares — tornamo-nos referências para nossos estudantes 
negros, ainda que encontremos resistência entre nossos pares. Porém, 
aceitamos com prazer o desafio de querermos ser as professoras que 
gostaríamos de ter tido.

A sala de aula é nossa motivação para ser resistência. E as estudantes 
que encontramos pelo caminho, nas esferas públicas e privadas, foram 

31	  https://www.geledes.org.br/aqualtune-princesa-no-congo-mas-escrava-no-brasil/. 
Acessado em: 16/11/2022

https://www.geledes.org.br/aqualtune-princesa-no-congo-mas-escrava-no-brasil/


117

os principais estímulos para a nossa busca de ampliação das questões 
étnico-raciais enquanto professoras-pesquisadoras, por duas conexões 
que julgamos relevantes: sermos professoras negras que consideram, 
buscam um engajamento afetivo, estético, ético e político, e por pen-
sarmos em pedagogias decoloniais como “mutações que fazem emergir 
propostas mais planetárias para aprender” (MIRANDA, 2013, p. 102).

Perfiladas a Claudia Miranda (2013) e à sua proposta de currí-
culos decoloniais e relações étnico-raciais como um “trilhar percursos 
que incluam a experiência com as práticas de aprender juntos/as no 
que concerne aos desafios de desaprender para reaprender novamente 
as multiplicidades que nos definem como sujeitos” (MIRANDA, 2013, 
p. 4), trazemos, nesse artigo, exposições de experiências narrativas “es-
creviventes pretuguesas”,32unindo-as com as relações étnico-raciais, por 
uma via pedagógica decolonial, utilizando Aqualtune, um corpo negro 
feminino resistente e ancestral, e sua trajetória de enfrentamento ao 
racismo no contexto do Brasil Colonial, como ponte entre o perce,ber, 
o fazer e o saber das alunas-sujeitas, 33pensadas, conceitualmente, em 
Natália Silva (2019), ou seja, produtoras de linguagem subjetiva, cons-
truída em cima das suas relações com a sociedade, “retomando seus 
lugares sociais, escolares, de escrita e de vida”(SILVA, 2019, p. 64). É 
nessa ressignificação dos corpos, das interações estabelecidas entre os 
corpos e nas relações históricas protagonizadas por estes corpos que 
investiremos.

Nossa inquietação geral é entender quais as influências das práti-
cas “escreviventes pretuguesas” e as percepções das estudantes negras 

32	  Escrevivências pretuguesas são narrativas protagonizadas por mulheres negras, em 
falas e escutas de si, baseadas nos conceitos de “escrevivências” (Evaristo, 2005), e “pretuguês”(-
Gonzales, 1984) desenvolvida em: SILVA, Natalia de Moraes Romão da. Do despejo ao despir: 
Carolina de Jesus, escrevivências pretuguesas e a percepção do feminino negro em alunas no 
espaço escolar privado. 2019. Dissertação (Mestrado) - Programa de Pós-graduação em Relações 
Étnico-raciais, Centro Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca, Rio de Janeiro, 
2019.

33	  Para saber mais: SILVA, Natalia de Moraes Romão da. Do despejo ao despir: Carolina de 
Jesus, escrevivências pretuguesas e a percepção do feminino negro em alunas no espaço escolar 
privado. 2019. Dissertação (Mestrado) - Programa de Pós-graduação em Relações Étnico-raciais, 
Centro Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca, Rio de Janeiro, 2019.



118

acerca de suas construções identitárias, raciais e de gênero, no contexto 
do CIEP 435, Hélio Pelegrino, em Campo Grande, no Rio de Janeiro. 
E as nossas inquietações mais específicas são: a) expor a biografia de 
Aqualtune a um grupo de Ensino Médio regular noturno do CIEP Helio 
435 Pelegrino, em Campo Grande;b) refletir com as percepções das 
estudantes negras sobre as autoras apresentadas — Aqualtune, Maya 
Angelou, Conceição Evaristo e Carolina Maria de Jesus — e suas conexões 
com sua ancestralidade, seu bairro e o espaço escolar; c) identificar, nas 
narrativas construídas pelas jovens negras, as influências das atividades 
sobre escrita feminina negra sobre a (re)leitura de suas subjetividades 
negras e autoestima.

Caminhos e possibilidades teórico-
metodológicos

Em busca de caminhos de construções teórico- metodológicos, 
decidimos ancorar nossas reflexões com a percepção dos conhecimen-
tos na teoria e na prática, equilibrando o saberfazer34 pedagógico nas 
nossas considerações. Assim, na tentativa de “ensaiar percursos mais 
ousados para desaprendermos e reaprendermos,indo além daquilo 
construído no cotidiano da educação escolar”(MIRANDA, 2013, p. 
5), como educadoras do que Lélia Gonzalez define como “pretuguês”, 
que “nada mais é do que marca de africanização do português falado 
no Brasil” (GONZALEZ, 1988, p.36), e que adotam muito mais do 
que uma manifestação linguística dos povos ancestrais africanos, uma 
demarcação política da linguagem, marcada por horizontes de gênero 

34	  Unir palavras é uma das colaborações da professora Nilda Alves, professora titular na 
faculdade de Educação (UERJ) e faculdade de Educação (UFF), que acolho nesta tese, procuran-
do me aproximar da ideia de que ao fazê-lo produzimos um sentido outro, nem o da primeira nem 
das palavras que se juntam na sequência; recurso estético, deslocando os limites dos sentidos 
e abrindo o campo de possíveis com as novas palavras-formas. Já o uso do hífen ligando duas 
palavras será outro recurso estético, também utilizado no texto, para marcar a relação entre duas 
ou mais palavras, contudo, mantendo os sentidos de cada uma delas.



119

e raça, de história e de memória, de uma escrita ancestral, ancorada em 
muita dor transformadora e de muita resistência, alinhamo-nos à ideia de 
que o falar de si perpassa pela escrita, a qual Conceição Evaristo(2005) 
chama “escrevivência”.

Como nos atenta a escritora moçambicana Paulina Chiziane (2013), 
que nos compara à terra, mulheres são “centros da vida” (CHIZIANE, 
2013, p. 199): construímos nossas histórias desde o centro, com magia 
e com abordagem sensorial e afetiva. E escrevemos nossas histórias a 
muitas mãos. São retalhos e retalhos com intensos depoimentos e exem-
plos, que legitimam lutas, que aproximam perspectivas, que aguçam 
saberes e constroem laços.

Para esse empoderamento afetivo também nos aponta bell hooks 
(2017), que adota esse codinome, escrito em letras minúsculas para 
descentralizar/coletivizar autoria, e em homenagem à sua avó, ao 
afirmar que “se escolho dedicar minha vida à luta contra a opressão, 
estou ajudando a transformar o mundo no lugar onde gostaria de viver” 
(hooks, 2017, p. 10).

Em consonância com as observações de hooks (2017), refletimos 
sobre feminismos negros nesse artigo, nos posicionando e pensando em 
feminismos, inicialmente, e estrategicamente refletidos, vividos e escritos 
por mulheres negras e para mulheres negras.

Sendo assim, Patrícia Hill Collins (2016) e seu conceito de “foras-
teira de dentro”, revela-nos a importância investigativa desse contexto 
tão discriminatório e marginalizante da mulher negra estadunidense. E 
Lélia Gonzalez (1984) e Sueli Carneiro (2018) nos apontam um con-
junto de práticas discriminatórias que estigmatizam as mulheres negras 
brasileiras e o não lugar da mulher negra, um lugar de subalternidade, 
violência e silêncio, que as faz sintetizar as opressões de gênero e racial, 
ainda segundo as autoras.

Por isso nos alinhamos à perspectiva de Carneiro (2018) para 
condução das nossas reflexões no que tange a um processo de luta que 
abarca três opressões e a um feminismo que precisa “enegrecer”, na 
busca por assinalar “a identidade branca e ocidental da formulação 
clássica feminista, de um lado; e de outro, revelar a insuficiência teórica 



120

e prática política para integrar as diferentes expressões do feminismo 
construídos em sociedades multirraciais e pluriculturais” (CARNEIRO, 
2018, p. 197).

Aliamo-nos também a Achille Mbembe (2016) e seus sólidos 
apontamentos sobre os alvos da “necropolítica”, que nos levam a en-
tender as mulheres negras como alvo potencial; a Paulo Freire (2017) e a 
educação como prática da liberdade que estimula e empodera, ao passo 
que conscientiza e respeita o direito de pensar diferente; a Audre Lorde 
(1977, 1981) e seus usos da raiva como estratégia emancipatória; a bell 
hooks (2017), suas estratégias cotidianas de empoderamento frente a 
luta antirracista, anticlassista e antielitista e a sua pedagogia engajada 
que transgride pelo amor; e a Nilma Gomes (2002) e o protagonismo 
e autoestima negra feminina no espaço escolar.

São vozes que nos estimulam a pensar em como nos entendemos 
hoje, quais são as identidades que nos circulam, como os saberes produ-
zem quem somos, como as relações de poder interferem no que somos 
e como realizamos internamente e potencializamos, externamente, os 
processos de subjetivação. E, é desse modo que nos anunciamos como 
professoras-alunas-pesquisadoras. E, sobretudo, parceiras das alunas-
-sujeitas do CIEP 435, Hélio Pelegrino, nesse saber-fazer em sala de aula.

O nosso método de pesquisa, abrangente, colaborativo, integra-
tivo e multidisciplinar, baseado em Rosalia Silva (2016), consistiu em 
4 aulas-encontro35, nas quais as alunas-sujeitas se sentam em círculos 
e compartilham conhecimentos com afetividade, para que seja efetivo. 
Assim, a exposição da biografia de Aqualtune, seguida de debates, entre-
vistas e sessão de fotos; a exibição do documentário “Maya — e ainda 
resisto”, sobre a vida e a obra de Maya Angelou, seguida de leitura do 
poema “Eu me levanto”; as reflexões em cima da vida e da produção de 
Carolina Maria de Jesus, seguida de oficina de materiais recicláveis; e a 
oficina de valorização estética e danças livres a partir do conto “Maria”, 

35	  Faz-se necessário salientar que as quatro aulas-encontro são recortes do projeto maior, 
“Codinome: Aqualtunes”, desenvolvido semanalmente no CIEP 435 Helio Pellegrino desde o ano 
de 2017.As aulas-encontro descritas no artigo foram desenvolvidas 



121

de Conceição Evaristo modulam as aulas-encontro, que ocorreram às 
sextas à noite, das 19:00-21:00, com as turmas 1016, 2012 e 3009.

No presente artigo, nos ateremos a analisar os momentos de “es-
crevivências pretuguesas” das alunas-sujeitas, ao fim das aulas-encontro. 
O roteiro a ser utilizado para a análise das “escrevivências” foi estru-
turado a partir de quatro eixos, ainda segundo Rosalia Silva (2016):36 
identidade — quem são as alunas-sujeitas; alteridade— como se veem e 
como são vistas em suas perspectivas sociais, interação — como intera-
gem com o espaço escolar e com o bairro; e relação com as trajetórias 
de Aqualtune e das “Aqualtunes”(Maya Angelou, Conceição Evaristo e 
Carolina de Jesus): como leem seus mundos, como assimilaram e como 
— e se fizeram — conexões com a sua própria história.

Faz-se necessário salientar que, todos os estudantes do Ensino 
Médio noturno participaram das atividades, no entanto para o artigo, 
iremos nos ater às falas das cinco alunas-sujeitas que se declararam pretas 
ou pardas e que participaram regularmente das quatro aulas--encontro. 
Acreditamos que direcionar o trabalho desta forma nos permitirá ex-
plorar distintas visões, estilos e temporalidades presentes na vida das 
alunas-sujeitas, dentro e fora do espaço escolar.

Passemos às reflexões, a partir dos nossos olhares de professo-
ras-pesquisadoras negras e periféricas, relembrando a proatividade do 
pensamento de Audre Lorde (1977), ao nos estimular olhares compas-
sivos e de alteridade por essas trajetórias escolares:

O fato de estarmos aqui e que eu esteja dizendo essas palavras, 
já é uma tentativa de quebrar o silêncio e estender uma ponte 
sobre nossas diferenças, porque não são as diferenças que nos 
imobilizam, mas o silêncio. E restam tantos silêncios para rom-
per! (LORDE, 1977, p. 3).

36	  Para saber mais: SILVA, Rosalia de M. R. “De café com leite a negra”: Africanidades, 
discurso e construção de abordagens identitárias positivas em aulas de História. 2016. Dissertação 
(Mestrado) – Programa de Pós-graduação em Relações Étnico-raciais, Centro Federal de Educa-
ção Tecnológica Celso Suckow da Fonseca, Rio de Janeiro, 2016. 



122

Onde você mora? No meu corpo?!?

Dissertaremos, no presente artigo, sobre os corpos das alunas-sujei-
tas. Quem são esses corpos? Quais são os seus desejos? E os seus medos? 
No noturno do CIEP há 96 alunos matriculados nas turmas 1016, 2012 
e 3009. Todos participaram de pelo menos uma aula-encontro.

 Em nosso artigo, iremos pensar com os discursos das estudantes 
que se declararam negras no primeiro momento e que participaram de 
todas as aulas-encontro, totalizando cinco alunas--sujeitas — outras 
27 alunas se identificaram como negras no primeiro momento, porém 
foram flutuantes e não estão nas elucubrações. As alunas-sujeitas são: 
Andressa de 37 anos, Angelita de 53 anos, Deborah de 20 anos, Ludmila 
de 18 anos e Thayná de 25 anos.

Aos corpos-identidade pensados, utilizaremos o conceito de saberes 
estético-corpóreos, de Nilma Gomes (2017): o corpo negro feminino vive 
um momento de superação da exotização e da erotização. E embora haja 
cinco alunas-sujeitas de diferentes gerações, a juventude negra, presença 
maior no espaço escolar noturno, tem se afirmado esteticamente e o nú-
mero de produtos e bens de consumo aumentou consideravelmente para 
atender às demandas dessa geração. E podemos ver esse enfrentamento 
não só materialmente, como também no campo das ideias:

A partir do advento das ações afirmativas configurou-se um 
outro perfil da juventude negra que se afirma por meio da es-
tética e da ocupação de lugares acadêmicos e sociais. Juventude 
essa, em sua maioria periférica, que aprendeu a ter orgulho de 
ser negro e da periferia, numa postura afirmativa e realista. O 
olhar dos jovens negros de hoje é muito mais firme e afirma-
tivo do que o olhar da geração que os antecedeu. Encaram o 

“outro”, discutem, posicionam-se. As jovens negras discutem 
mais abertamente feminismo negro, indagam a lógica de classe 
média das feministas brancas, cobram dos companheiros uma 
postura não violenta, realizam debates e discussões sobre o 
lugar da mulher negra na sociedade, polemizam a questão da 



123

solidão da mulher negra, vivem com mais desenvoltura a sua 
sexualidade. (GOMES, p.75-76).

Esses enfrentamentos são compreendidos na medida em que as cinco 
alunas-sujeitas sentem-se ouvidas no espaço escolar e o consideram divi-
sor de águas em suas vidas. Apontam a estrutura e os professores como 
aspectos positivos; a segurança e a distância da escola, como aspectos 
negativos. Estão no ensino noturno por motivos de trabalho (Thayná), 
por não conseguirem vagas no diurno (Andressa, Deborah e Ludimila) e 
por questões familiares, que podemos considerar impeditivas (Angelita).

Como nos lembra Lady Christina, “a escola é um território de 
criação, de fortalecimento de afetos e de relações de amizades. Isso 
representa uma potência que precisa ser reconhecida e mais valorizada” 
(ALMEIDA, 2019, p. 132). E é trilhando esse percurso que nos ateremos 
a seguir, nas percepções sobre as (re)conexões ancestrais no espaço escolar.

Aulas-encontro: a presença da 
coletividade

Na 1ª aula-encontro, após falarem um momento intimista, as 
alunas-sujeitas foram convidadas a refletir sobre o que representa a fa-
mília e quais são as mulheres que admiram em seus círculos familiares. 
Muitos momentos de descobertas, desabafos, construção e reconstrução 
de laços afetivos. Mães, tias, filhas, sobrinhas e avós foram lembradas. 
Nesse momento, chamou-nos a atenção a fala da aluna Ludimila, ao 
dizer “ainda estou descobrindo”: posteriormente, Ludimila sentiu-se à 
vontade para narrar sua trajetória de criação em abrigos e de gratidão 
por suas tutoras e sua tia, com quem mora atualmente.

Determinação e resistência foram as expressões em destaque para 
as narrativas das trajetórias ancestrais nos núcleos familiares. E foram 
as palavras utilizadas por nós para introduzir a trajetória de Aqualtune. 
As cinco alunas-sujeitas desconheciam a trajetória de Aqualtune. Ao 



124

tomarem conhecimento dela, todas consideraram-na importante, en-
quanto resistência (Andressa), motivação (Thayná) e superação (todas). 
E todas sugeriram intitularem-se Aqualtunes — as alunas-sujeitas, nós, 
professoras-pesquisadoras, as autoras estudadas posteriormente e suas 
familiares —, como um núcleo de resistência e ancestralidade. A alu-
na-sujeita Deborah trouxe, por exemplo, em seu saber, as noções de 
empatia como estratégia de superação.

A empatia e a cordialidade foram as tônicas das aulas-encontro, 
assim como a palavra “empoderamento”, utilizada em diversos mo-
mentos e definida pelas alunas-sujeitas da seguinte maneira. Assim, as 
alunas-sujeitas traçaram percursos de reconhecimento de si a partir do 
reconhecimento da sua ancestralidade e, posteriormente, em contato com 
as outras Aqualtunes (Maya Angelou, Conceição Evaristo e Carolina 
Maria de Jesus), ampliaram o seu viver-ser-fazer, no espaço da sala de 
aula, ampliado para vivências ancestrais.

Na 2ª aula-encontro, refletimos em cima da escritora afro-ameri-
cana Maya Angelou (1928-2014), desde a sua infância até o sucesso da 
vida adulta, passeando por questões afetivo-sexuais,políticas, familiares 
e raciais e promovendo conexões entre a sua história e a história das 
alunas-sujeitas. Assistimos ao documentário de Bob Hércules, “Maya 
— E ainda resisto” (2018), que narra aspectos da vida da escritora 
entrelaçados com momentos da história recente dos EUA, de luta por 
direitos civis dos negros estadunidenses. Ao final, as alunas-sujeitas 
escreveram o que consideraram relevante e conectivo da trajetória de 
Maya. As alunas-sujeitas tiveram uma relação dialógica e de alteridade 
com o que foi visto em relação à trajetória de vida de Maya Angelou. A 
representatividade, a força, o silêncio, a coragem de se levantar e seguir, 
a paixão por um homem branco, o estupro, o reerguimento através da 
poesia, tudo isso fez com que Maya lutasse e com que as alunas-sujeitas 
também recordassem, concomitantemente, das suas batalhas pessoais: 

“Eu me identifiquei com ela pela personalidade forte e de não levar 
desaforo para casa” (Andressa), “Eu me identifiquei com ela em sua 
determinação” (Angelita), “Eu também me levantei. Depois de anos 
sofrendo abandono, racismo e dificuldades, eu me levantei.” (Ludimila).



125

Como nos relembra Audre Lorde (1977):

No silêncio, cada uma de nós desvia o olhar de seus próprios 
medos — medo do desprezo, da censura, do julgamento, ou do 
reconhecimento, do desafio do aniquilamento. Mas antes de na-
da acredito que tememos a visibilidade, sem a qual, entretanto, 
não podemos viver, não podemos viver verdadeiramente. Neste 
país em que a diferença racial cria uma constante, ainda que 
não seja explícita, distorção da visão, as mulheres negras temos 
sido visíveis por um lado, enquanto que por outro nos fizeram 
invisíveis pela despersonalização do racismo. Ainda dentro do 
movimento de mulheres tivemos que lutar, e seguimos lutando, 
para recuperar essa visibilidade que ao mesmo tempo nos faz 
mais vulneráveis: a de ser Negras. (LORDE, 1977, p. 1).

Percebemos que a vida das mulheres negras, sobretudo das alu-
nas-sujeitas do presente artigo, configura-se num constante cairlevantar 
que se materializa nas situações vividas na escola, nas humilhações 
familiares, no racismo, no abandono, no silenciamento e na procura 
de seus lugares no mundo, assim como a poetisa afro-americana o fez.

É constatado, diariamente, na sociedade brasileira contemporânea, 
o aumento da violência de diversas formas, sendo o preconceito racial 
uma delas. Vale ressaltar que sua intensidade se amplia quando é dire-
cionada à mulher negra e pobre. Ao verificar a pertinência e necessida-
de da discussão sobre o assunto violência contra a mulher negra, que 
tanto se manifesta no contexto urbano, foi escolhido o conto “Maria”, 
publicado em Olhos D ́Água (2015) pela autora Conceição Evaristo, 
para ser debatido, refletido e repensado na 3a aula-encontro. Escritora 
renomada no campo da Literatura afro-brasileira, aborda especialmente 
a condição feminina a partir do conceito, por ela formulado, de escre-
vivência; Conceição Evaristo salienta, no conto “Maria”, a violência e 
o preconceito racial sofridos pela protagonista do enredo. Sempre sa-
lientando a literatura, a escrevivência, a mulher negra no centro da sua 
própria história como um importante lugar de resistência e visibilidade 



126

às negras e aos negros. Impactadas com o conto e relacionando às suas 
trajetórias ancestrais, as alunas-sujeitas assim se expressaram.

Estar em círculo, numa explosão de sentimentos, olhos nos olhos, 
mãos fechadas, pernas inquietas e a sensação de serem invadidas. Estas 
foram as primeiras impressões deste potente encontro sobre “Maria”. 
Poucos falares e muitos questionamentos com o corpo. As alunas-sujeitas 
começam a perceber as nuances de suas vidas através de uma dinâmica 
em que deveríamos saber cinco coisas imprescindíveis umas das outras. 
Desde a preferência por algum doce até a morte de algum ente querido.

Uma dinâmica aparentemente simples, mas que provocou um misto 
de sentimentos. Todas as alunas-sujeitas descreveram o desconforto inicial 
que é falar delas em primeira pessoa “(...)pela primeira vez, eu consegui 
desabafar com pessoas que não conheço” (Andressa), “(...) no começo 
me senti relutante para falar (...)” (Deborah), “Bom, me sinto muito 
mal quando lembro do meu passado (...)” (Thayná). Tratam de um “eu/
elas/nós” dividido em duas partes: a dor e a descoberta da coletividade.

A dor apareceu nos relatos de forma bastante contundente. O 
medo de se expor, de falar de si, de chorar e de relembrar situações de-
sagradáveis tais como: a solidão, o abandono, a pressão, a ansiedade, a 
depressão, o estupro, a gravidez precoce, a vergonha de se expor, entre 
outros. Para Audre Lorde (1981), a raiva, quando expressada, pode 
ser libertadora, pois responde ao ódio excludente, ao privilégio não 
debatido — e não enxergado — ao silenciamento:

As mulheres respondem ao racismo. Minha resposta ao racismo 
é raiva. Eu vivi boa parte da minha vida com essa raiva, igno-
rando-a, me alimentando dela, aprendendo a usar antes que 
jogasse minhas visões no lixo. Uma vez fiz isso em silêncio, com 
medo do peso. Meu medo da raiva não me ensinou nada. O seu 
medo dessa raiva também não vai te ensinar nada. Mulheres 
respondendo ao racismo significa mulheres respondendo a rai-
va; raiva da exclusão, dos privilégios não questionados, das 
distorções raciais, do silêncio, do maltrato, estereotipização, 
defensividade, má nomeação, traição e captação. (LORDE, 
1981, p. 124)



127

À medida que a atividade da roda de mulheres foi avançando, 
percebemos as alunas-sujeitas tornando-se “mais livres”, responsivas e 
começaram a perceber que o “eu” estava dialogando com as histórias 
delas que desembocariam nas nossas histórias, nossas vivências que não 
eram tão distantes assim. Neste instante, o binômio falar-ouvir, revela 
um convite à coletividade. O que fazer com o que sinto? A quem pedir 
auxílio? Será que existem outras histórias como a minha? O que deve-
mos fazer para superar tais vicissitudes?

O conto “Maria”, de Conceição Evaristo, de maneira visceral, veio 
ampliar a discussão “eu-elas-nós”, a partir do instante em que apresenta 
uma mãe solo que trabalha o dia todo para sustentar os filhos, que revê 
seu amor depois de longos anos e que acaba morta sem ao menos ter 
a possibilidade de defesa. Uma história triste, verdadeira e que deixou 
as alunas-sujeitas mobilizadas, como bem salientou Andressa, “ouvir 
a história da Maria foi tão triste, mas é a realidade nos dias de hoje. 
E, eu não vejo a hora dessa realidade e desse medo, que nós mulheres 
sentimos, acabar”.

Era chegado o momento de quebrar com os silêncios, desabafar, 
ser livre, “escreviver” as suas vivências. “Nos tornamos pessoas mais 
fortes e determinadas para cumprir nossas metas” (Angelita). A história 
de uma é a história de todas. E a escrevivência é um dos caminhos que 
possibilitará a busca por elas/nós mesmas.

Por fim, na 4ª aula-encontro, discutimos a trajetória da escritora 
mineira Carolina Maria de Jesus (1914-1977). A aula-encontro foi divi-
dida em dois momentos. O primeiro intitulado “As imagens de Carolina: 
que vozes e lugares ecoam?”, em que discutimos sobre a etimologia das 
palavras “despejo” e “despir”, visualizamos as imagens de Carolina 
antes e depois do estrondoso sucesso de Quarto de despejo: diário de 
uma favelada; conversamos também sobre os lugares que ocupamos 
no mundo, sobretudo, em Campo Grande, o bairro em que todas as 
alunas--sujeitas residem.

O segundo momento da aula-encontro denominado, “Quarto de 
despejo: as Carolinas de ontem e de hoje” em que nos aprofundamos 
na biografia e trajetória de Carolina de Jesus, além das alunas-sujeitas 



128

fazerem uma relação entre as suas vidas, as vidas das mulheres de suas 
famílias e a vida de Carolina de Jesus.

O encontro com Carolina de Jesus revelou questionamentos em 
relação ao despejo e ao despir. Em que momento as alunas-sujeitas 
sentiam-se de ambas as formas. E as respostas foram intensas. O des-
pejo está muito presente nas relações interpessoais, no abandono, no 
esquecimento. Está relacionado a algo que as alunas-sujeitas consideram 
irreparável, que ora está no passado,“quando minha mãe me rejeitou 
como filha” (Ludimila), ora funciona como um processo contínuo. 

“(...) estou sendo excluída da vida do meu pai, desde que ele começou 
a namorar.” (Thayná). Tanto Ludimila quanto Thayná consideram o 
maior despejo estarem sem seus progenitores e demonstram através de 
verbos (“rejeitou”, “estou sendo excluída”, “começou”) e das conjunções 
e locuções conjuntivas (“quando”, “desde que”) a demarcação deste 
tempo que, embora tenha sua predominância no tempo passado, ecoa 
negativamente no tempo presente.

O despir aparece nas relações com elas mesmas, como reagem a 
diversas situações, sendo elas mesmas, assim como relatam Andressa e 
Thayná, respectivamente, “quando eu consigo me sentir sendo eu mesma” 
e “...eu sou eu mesma a todo momento”. O despir também é citado 
quando a aluna-sujeita Ludimila reconhece-se como uma boa ouvinte 

“quando me sinto confidente a alguma amizade” (Ludimila). A atenção 
voltada para si, o autocuidado, a escrevivência e a escuta ativa e atenta 
são grandes aliadas para construção de novas subjetividades positivas 
e pautadas na coletividade e ancestralidade.

Algumas conclusões

Faz-se necessário perceber como as alunas-sujeitas se (re)conectaram 
com as suas trajetórias. Como (re)conheceram a escola como um espaço 
de falar sobre suas trajetórias no dentrofora do espaço escolar. O que 
há em comum é a necessidade e a oportunidade da fala. A possibilidade 



129

de conhecer e refletir com Aqualtune oportunizou uma experiência sin-
gular nas alunas-sujeitas e em nós, professoras-pesquisadoras do espaço 
escolar: entender-se protagonista das suas histórias de dor e superação, 
de medo e cautela, de raiva e determinação. E nesse transformar-se, no 
despejar e no despir a vida, é como se dentro da escola elas antes não 
tivessem percebido o momento. Após as aulas-sujeitas, reconhecem-se 
como sujeitas de suas histórias. Enxergam-se importantes na engrena-
gem familiar, seguindo a linha de superação e resistência — e beleza — 
das suas trajetórias ancestrais. Com escuta ativa, confiança e respeito, 
conforto e liberdade.

Há ainda um longo percurso, todavia, as aulas-encontro aponta-
ram-nos a possibilidade real dessa transformação, de forma e afetiva, 
para ser efetiva.



130

Referências Bibliográficas 

ALMEIDA, Lady Christina de. Narrativa de jovens estudantes: ne-
gritude e saberes. In VIANNA, Douglas; RIBEIRO, Luciana; SANTOS, 
Patrícia (Orgs.). Pesquisadoras da educação na escola pública: de-
safios na produção de conhecimento a partir das periferias. 1a ed. 
Rio de Janeiro: Mórula, 2019.

ARRAES, Jarid. Heroínas brasileiras em 15 cordéis. São Paulo: Pó-
len,2017.

BRASIL. Ministério da Educação/SECAD. Diretrizes curriculares 
nacionais para a educação das relações étnico-raciais e para o 
ensino de história e cultura afro-brasileira e africana na educação 
básica.Brasília: Ministério da Educação/SECAD, 2004.

_______. Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a lei no 9.394, 
de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases 
da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de 
ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-bra-
sileira”, e dá outras providências.

_______. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros curri-
culares nacionais: terceiro e quarto ciclos do ensino fundamental. 
Brasília:MEC/SEF, 1998.

CARNEIRO, Sueli. Escritos de uma vida. Belo Horizonte (MG): Le-
tramento, 2018.

CHIZIANE, Paulina. Eu, mulher: por uma nova visão do mundo.

Revista do Núcleo de Estudos de Literatura Portuguesa e Africana 
da UFF,v. 5, n. 10, abr. de 2013.



131

COLLINS, Patricia H. Aprendendo com a outsider within: a signi-
ficação sociológica do pensamento feminista negro. Soc. estado 
[online], v.31, n.1, pp. 99-127, 2016.

EVARISTO, Conceição. Gênero e Etnia: uma escre(vivência) de du-
pla face. In: MOREIRA; SCHNEIDER (orgs.). Mulheres no Mundo – 
Etnia, Marginalidade e Diáspora. João Pessoa, UFPB: Ideia/Editora 
Universitária,2005.

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 40a ed. Rio 
deJaneiro: Paz e Terra, 2017.

GOMES, Nilma L. Trajetórias escolares, corpo negro e cabelo cres-
po: reprodução de estereótipos ou ressignificação cultural? Revis-
ta Brasileira de Educação. Minas Gerais, UFMG, 2002.

_________. 2017. GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educa-
dor.Saberes construídos na luta por emancipação. Petrópolis, RJ: 
vozes, 2017.

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. 
Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988.

hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da 
liberdade. Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF, 
2017.

LORDE, Audre. A transformação do silêncio em linguagem e ação. 
1977. Disponível em: <https://www.geledes.org.br/a-transforma-
cao-do-silencio-em-linguagem-e-acao/>.

_______. The Uses of Anger: Women Responding to Racism. Key-
note presentation at the National Women’s Studies Association 
Conference,Storrs, Connecticut, jun. 1981.



132

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Arte & Ensaios, n. 32, dez. 2016.

MIRANDA, Claudia. Currículos decoloniais e outras cartografias 
para a Educação das relações étnico-raciais: desafios político-pe-
dagógicos frente à lei n. 10639.03. Revista da ABPN, v. 5, p. 100-118, 
2013.

SILVA, Natalia de M. R. Do despejo ao despir: Carolina de Jesus, 
escrevivências pretuguesas e a percepção do feminino negro em 
alunas no espaço escolar privado. 2019. Dissertação (Mestrado) - 
Programa de Pós-graduação em Relações Étnico-raciais, Centro 
Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca, Rio 
de Janeiro, 2019.

SILVA, Rosalia de M. R. “De café com leite a negra”: Africanida-
des,discurso e construção de abordagens identitárias positivas 
em aulas de História. 2016. Dissertação (Mestrado) – Programa 
de Pós-graduação em Relações Étnico-raciais, Centro Federal de 
Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca, Rio de Janeiro, 
2016.



“Memória de um tempo 
onde lutar por seu direito 
é um defeito que mata”: 
memória, história e histo-
riografia em tempos con-

servadores
Fernando Guimarães Pimentel - Universidade 

Federal do Estado do Rio de Janeiro – UNIRIO / 
Brasil

“Memória de um tempo onde lutar por seu direito é um defeito 
que mata”. Assim cantava Gonzaguinha na década de 80 lembrando 



134

as décadas de chumbo da ditadura, questionando a memória que se ti-
nha e que se construía daquele tempo. Passadas três ou quatro décadas, 
ainda nos deparamos com a mesma questão, quase no mesmo ponto 
em que deixaram registrado Gonzaguinha e Elza Soares. A Comissão 
Nacional da Verdade, instrumento mais significativo de pesquisa, aná-
lise e recuperação da memória e dos direitos dos que foram agredi-
dos pelo Estado brasileiro, concluiu seus trabalhos em 2014. De lá 
pra cá, e sobretudo, desde a eleição de Jair Bolsonaro à Presidência 
da República, os órgãos governamentais, cujas atividades envolvem a 
história do período ditatorial, tiveram seus recursos minguados e seus 
objetivos modificados para, ao invés de passar a limpo as violências 
cometidas pelo Estado, valorizá-las.

A ditadura brasileira que vigorou entre 1964 e 1985 produziu 
massacres, crimes e horrores que ficaram marcados na memória da-
queles que se opunham. Por outro lado, a construção da saída “lenta, 
gradual e segura” e a anistia concedida a todos os lados ajudou a criar 
uma memória social que tenta apagar os horrores do regime e que, em 
boa medida, ajuda a entender o ressurgimento da extrema direita no 
país, sendo capaz de eleger um presidente em 2018, defensor aberto da 
tortura e dos torturadores.

Como os historiadores e historiadoras são influenciados por esse 
período? Que efeitos podem ter, no campo historiográfico, as censuras, 
os cortes de verbas, as perseguições políticas? A historiografia brasileira 
reage mais ao contexto político nacional ou às influências externas, ao 
campo historiográfico internacional (europeu e norte-americano) por 
assim dizer?

Proponho, nesse artigo, discutir as memórias, as histórias e a his-
toriografia que se produz nas universidades, sobretudo nos programas 
de pós-graduação, em contextos marcados pela exclusão política e pela 
negação das desigualdades sociais, raciais e de gênero, comparando-as 
com contextos considerados democráticos. Em que medida, a produção 
historiográfica é impactada pelo contexto e é capaz de impactar, ou não, 
a memória e a história que a sociedade brasileira produz e reproduz? A 
ditadura tinha um projeto historiográfico? Em que medida, a luta dos 



135

movimentos sociais contribui para a revisão da história e da historio-
grafia brasileira nesses contextos? Essas são algumas das questões que 
terão centralidade nesse debate.

 Nosso ensaio será um exercício de comparação entre dois períodos 
distantes da história (e da historiografia) brasileira (s): as décadas de 
60 e 70 dos anos mil e novecentos e a última década do atual milênio. 
Escolhemos a comparação desse período por apresentar semelhanças no 
aspecto político, em virtude de ter contido dois golpes de Estado (com 
diferenças fundamentais nos aspectos violentos) e, por consequência, 
possibilitarem a ascensão ao poder dos grupos mais conservadores e 
fascistoides37 do capitalismo brasileiro. Ficarão em segundo plano as 
décadas de 80 e 90 e 2000, que, apesar de relevantes para o entendi-
mento da evolução da história e da historiografia brasileira, representam 
momentos de ascensão dos ideais de esquerda e de crítica aberta ao 
passado ditatorial.

A universidade ontem (ditadura) e hoje 
(redemocratização)

Com o advento do golpe de 1964 algumas medidas foram tomadas 
pelo governo federal para reformar, a sua maneira, a universidade. Em 
resumo visavam atingir dois objetivos: ampliar as matrículas, e, dessa 
forma, responder a pressões das classes médias ansiosas pelo acesso ao 
ensino superior; garantir que esse ensino estivesse sobre o controle do 
Estado, “livre” das ideologias “subversivas” e direcionado à política 
de desenvolvimento dependente. Sobre o caráter da reforma imposta 

37	 Usamos essa expressão por não estarmos certos de poder classificar a ditadura bra-
sileira de 1964-85 ou o governo de Jair Bolsonaro como fascistas, no sentido estrito do termo. O 
fascismo italiano, assim como o nazismo alemão, guardam características especificas que não 
são encontradas nos movimentos conservadores/violentadores da política brasileira: tentativa 
de superação do liberalismo para o desenvolvimento de um capitalismo nacional e imperialista; 
integração das massas a um projeto nacional entre outras. Por seu turno, se assemelham, princi-
palmente, na violência contra as minorias políticas, no racismo e na xenofobia.



136

pelo governo ditatorial em 1968, Florestan Fernandes afirma que a 
universidade foi submetida a um duplo processo: elitização quanto às 
suas vinculações com as profissões liberais e às suas funções culturais 
e de intensificação e institucionalização da tutela externa, limitando ao 
máximo qualquer atividade contestadora (FERNANDES, 1979)

É a essa conclusão que também chegaremos se observarmos que 
a reforma universitária esteve condicionada a um processo de silencia-
mento, em diferentes espaços, das críticas e contestações que já se fazia, 
à época, aos governos que se instalaram a partir do golpe de 1964. Sob 
a égide da “Lei Suplicy” de 1964 e do Ato Institucional n° 5 de 1968 
as universidades, progressivamente, se tornariam instituições despoja-
das da necessária liberdade política, cultural, e mesmo acadêmica que 
buscavam seus estudantes, técnicos e professores/as no cenário social 
que precedeu o golpe.

Entre outras medidas, a Lei Suplicy, vedava, em seu artigo 14, 
aos órgãos de representação estudantil qualquer ação, manifestação ou 
propaganda de caráter político-partidário, bem como incitar, promover 
ou apoiar ausências coletivas aos trabalhos escolares. (BRASIL, Lei n° 
4464/64) Esse é o mesmo conteúdo do parágrafo primeiro do artigo 
30 do Estatuto da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, de 1971, 
reformulado parcialmente em 1989. Considerando que a universidade 
era elitista, e, como quer Fernandes (1979), a reforma de 1968 apenas 
consolidou esse caráter, por que existia essa preocupação com as con-
testações e subversões estudantis? Os/as estudantes, proletarizando-se, 
tornavam-se sujeitos capazes de contestar a estrutura social vigente, 
como vinham fazendo em diferentes ocasiões. A participação da UNE, 
por exemplo, na campanha do “Petróleo É Nosso!”, em 1953, e con-
tra o envio de tropas para a guerra da Coreia em 1952 é fartamente 
documentada e facilmente reconhecida pelos/as historiadores/as. A Lei 
Suplicy visava, portanto, conter essa chama contestadora dos/as estu-
dantes brasileiros/as.

As reformas universitárias se basearam no Relatório Meira Matos, 
encarregada de propor “parecer conclusivo sobre a reivindicações, teses 
e sugestões referentes às atividades estudantis” e planejar “medidas que 



137

possibilitem melhor aplicação das diretrizes governamentais no setor 
estudantil” (BRASIL, 1967). A comissão foi composta por coronéis e 
professores e presidida pelo coronel Carlos de Meira Matos. Dentre as 
propostas de modificações introduzidas, constam a reestruturação do 
Ministério da Educação e Cultura; a alteração do sistema de nomeação 
dos reitores, passando a ser uma atribuição do presidente da república, 
a desvinculação dos professores do regime jurídico do funcionalismo 
público, a retribuição por “produtividade do professor”, a revisão dos 
quadros da universidade, a introdução do sistema de créditos, o aumen-
to do ritmo de trabalho docente já existente e articulação melhor dos 
horários no sentido do aproveitamento total dos recursos existentes 
(salas de aula, laboratórios, etc.) (RELATÓRIO, 1969, p. 227). Merecem 
destaque dois pontos que até hoje não foram contestados, revistos, ou, 
principalmente, modificados: a alteração do sistema de nomeação dos 
reitores, passando a ser uma atribuição do presidente da república e a 
introdução do sistema de créditos. O sistema de créditos pode ensejar 
discussões. Mas a nomeação de reitores, já deveria ter sido modificada 
nos governos democráticos. O que estamos vendo hoje com o Bolsonaro 
é resultado do sucesso e da continuidade da ditadura38.

A ditadura não inaugurou a censura nem o autoritarismo no Brasil. 
Tais práticas estão presentes em diferentes momentos da nossa história. 
Seu demérito, na realidade, é, a partir de 1964 (re)institucionalizá-las, 
tornando-as políticas de Estado e atendendo aos clamores da burguesia 
nacional, do capitalismo mundial e das classes médias conservadoras, 
cujas mãos nunca foram lavadas do sangue dos mais pobres. Seria 
equivocado, portanto, considerar a repressão do governo ditatorial, 
o AI-5 e mesmo as reformas educacionais, inclusive a que gerou a lei 
n° 5540/6839, ações constituídas historicamente como rupturas ao que 
se processava no cenário político dos anos predecessores. São antes 

38	 https://g1.globo.com/educacao/noticia/2020/12/07/reitores-eleitos-nas-universida-
des-federais-e-nao-empossados-por-bolsonaro-criticam-intervencoes-do-governo.ghtml. Aces-
so em 15/04/2021 às 20:12.

39	 Lei que reformou o Ensino Superior no Brasil em 1968.

https://g1.globo.com/educacao/noticia/2020/12/07/reitores-eleitos-nas-universidades-federais-e-nao-empossados-por-bolsonaro-criticam-intervencoes-do-governo.ghtml
https://g1.globo.com/educacao/noticia/2020/12/07/reitores-eleitos-nas-universidades-federais-e-nao-empossados-por-bolsonaro-criticam-intervencoes-do-governo.ghtml
https://g1.globo.com/educacao/noticia/2020/12/07/reitores-eleitos-nas-universidades-federais-e-nao-empossados-por-bolsonaro-criticam-intervencoes-do-governo.ghtml.A


138

confirmações de projetos bem definidos e elaborados para atender a 
determinados interesses e classes. O “fio da História”, que fora rompido 
nessa época, foram as propostas e projetos alternativos que, após anos 
de luta, faziam frente aos projetos hegemônicos, aqueles da democracia 
sem povo do qual falava Jango no seu comício na Central do Brasil 
poucas semanas antes do golpe40.

A ação ditatorial no plano da educação superior se resume, segundo 
Rui Mauro Marini, a três linhas que orientaram os projetos: o liberalismo, 
no qual o Estado exerce um papel normativo; o desenvolvimentismo e; 
o doutrinarismo. O liberalismo se manifestou na entrega da educação 
superior à empresa privada; na liberação da matrícula, que somente 
encontrava limites na capacidade do capital privado para criar opor-
tunidades de ensino e na capacidade dos estudantes em aproveitá-las, 
tanto intelectual como socioeconômica e; na adequação entre a oferta e 
demanda da mão de obra técnica e profissional segundo o jogo do livre 
mercado (MARINI, 1977).

O foco desenvolvimentista da educação traduziu-se no incentivo a 
formação de recursos humanos na área de ciência e tecnologia. Entretanto, 
os cursos de curta duração, principalmente os promovidos pela inicia-
tiva privada, assemelham-se a simulações de cursos universitários que 
deveriam ser ministrados na esfera do ensino médio e vocacional e ao 
serem cursos técnicos, acabam por criar subprofissionais vitalícios, já 
que a necessidade de entrar no mercado dificulta ao estudante uma 
formação verdadeiramente universitária. Igualmente, admite-se uma 
elitização e uma superespecialização gerada através do incentivo aos 
cursos de graduação, que se concentravam nas áreas de ciências exatas, 
tecnologias e Direito e tinham por um dos objetivos compensar tanto 
o desprestígio quanto os deficits dos cursos de graduação. Quanto ao 
doutrinarismo, destaca o autor, as universidades brasileiras, sob a tutela 
do Decreto - Lei nº 477, do AI- 5, submetia-se a um estrito controle 
policial, perseguia e assassinava destacados quadros estudantis, como 

40	  Ver: MUNTEAL, O., VENTAPANE, J., FREIXO, A de. O Brasil de João Goulart: um projeto 
de nação. Rio de Janeiro: Editora PUC-Rio, 2006.



139

foi o caso de Honestino Monteiro Guimarães, presidente da UNE; 
impunha-lhes uma “ideologia conservadora, chauvinista e agressiva” 
através da Educação Moral e Cívica e o Estudo de Problemas Brasileiros, 
tudo isso com “a estreita colaboração estabelecida entre as autoridades 
universitárias e os órgãos repressivos” (MARINI, 1977).

O consenso produzido pela redemocratização, principalmente a 
partir da década de 90, quando se esgota o período de intenso debate 
em torno dos rumos que o país deveria tomar e adota-se um projeto 
notadamente neoliberal, viria a gerar um espaço propício para o avanço 
da produção cientifica “desinteressada”, que na prática articulava-se 
a esse projeto neoliberal e, em termos científicos, pós-moderno, e ao 
desmantelamento da educação. É provável que o fim da ditadura e a 
queda do socialismo soviético, como opção de embate ao imperialismo 
norte-americano, tenham condicionado algumas mentes mais progres-
sistas ao comodismo e à aceitação da realidade capitalista, dependente 
e subdesenvolvida do Brasil. É claro, que, no caso das universidades, 
esse panorama se apresenta de forma mais complexa, incluindo uma 
importante participação dos movimentos políticos de professores/as, 
alunos/as e técnicos/as em torno de melhorias e (re)conquista de direi-
tos, sobretudo, por parte de cada categoria. Mas a universidade não foi 
posta em questão, nem sua estrutura administrativa nem seus aspectos 
político-pedagógicos. Ou melhor, o pouco que se discutiu não foi posto 
em prática. Os governos Collor, Itamar e FHC (1989-2002) contribuíram 
com o desmantelamento da educação pública e das universidades, reti-
rando investimentos e direitos trabalhistas. O setor privado continuou, 
com força, a expansão iniciada em tempos ditatoriais e, apesar da LDB 
de 1996 representar alguns avanços, o panorama geral da educação bra-
sileira manteve-se tão degradado quanto nas décadas que o precederam.

Desde o governo Lula (2003-2008) o planejamento federal para o 
ensino superior sofreu algumas alterações, sobretudo no que diz respeito 
a um maior investimento na ampliação das universidades federais, na 
nomeação de pessoal para cargos efetivos (técnico-administrativos e 
professores) e na ampliação das vagas, principalmente com o REUNI. 
Entretanto, no que cerne a questões estruturais, as modificações não 



140

parecem ter intenções muito profundas. O setor privado não retraiu, 
pelo contrário, os programas de bolsa do governo federal (PROUNI e 
FIES)41 aqueceram esse importante setor econômico, centrando recursos 
públicos em instituições privadas de ensino superior. O caráter do ensino 
também não foi modificado, tendo-se o tecnicismo como carro-chefe e 
o incentivo as modalidades à distância de ensino como condutor.

O governo Bolsonaro (2018) acelerou o processo de desfinancia-
mento da universidade pública, já observável no último governo Dilma 
Rousseff (2015-2016). No plano político e ideológico as ações são 
igualmente desastrosas para o ensino e a produção científica brasileira, 
com o apoio ao projeto Escola Sem Partido e perseguições evidentes a 
professores críticos ao presidente, promovida por órgãos de controle 
(CGU, TCU e outros), como no caso recente do ex-reitor da Universidade 
Federal de Pelotas, Pedro Hallal e do professor Eraldo dos Santos Pinheiro, 
pró-reitor da universidade42.

Historiografia(s), memória(s) e pós-
graduação

Como os demais campos científicos (BOURDIEU, 1976), o campo 
da História se faz de embates políticos e ideológicos, de lutas institu-
cionais e sociais. A predominância de determinado tema ou perspectiva 
historiográfica não pode ser atribuída somente ao esforço ou à opção 
particular ou institucional, mas depende, igualmente, das relações que 

41	 O PROUNI, instituído no governo Lula em 2005 através da Lei nº 11.096/05 é um pro-
grama do Ministério da Educação que concede bolsas de estudo integrais e parciais de 50% em 
instituições privadas de educação superior, em cursos de graduação e sequenciais de formação 
específica, a estudantes brasileiros sem diploma de nível superior. O Fies - Fundo de Financia-
mento Estudantil - é um programa do Ministério da Educação destinado a financiar a graduação 
na educação superior de estudantes matriculados em cursos superiores não gratuitas na forma 
da Lei 10.260/2001.

42	 https://economia.uol.com.br/noticias/reuters/2021/03/03/governo-federal-pune-pro-
fessores-de-universidade-federal-por-criticas-a-bolsonaro.htm. Acesso em 15/04/2021 às 20:23.

https://economia.uol.com.br/noticias/reuters/2021/03/03/governo-federal-pune-professores-de-universidade-federal-por-criticas-a-bolsonaro.htm
https://economia.uol.com.br/noticias/reuters/2021/03/03/governo-federal-pune-professores-de-universidade-federal-por-criticas-a-bolsonaro.htm


141

o campo estabelece com seus participantes e com a conjuntura externa, 
local, nacional ou internacional. Da mesma maneira, os silenciamentos 
ou a profusão de determinados temas dependem dessa complexa rede de 
interesses, forças e relações sociais. É a partir desse entendimento que, 
nas linhas abaixo, pretendemos debater a historiografia que se produ-
ziu/produz nos dois momentos elencados para análise nesse ensaio: as 
décadas de 60/70 e 2010.

Uma primeira característica que devemos identificar como diferença 
entre esses períodos na produção historiográfica brasileira é o local de 
produção. Se, há mais ou menos cinquenta anos atrás, a História era 
escrita por historiadores e historiadoras relativamente autônomos, não 
necessariamente vinculados a universidade ou a institutos de pesquisa, 
hoje ela é predominantemente institucional, fundada e fundamentada 
nos programas de pós-graduação em História, que detêm, se não o 
monopólio, certamente a hegemonia da produção científica e, em con-
sequência, a autoridade e a legitimidade de decidir o que se publica, 
quem publica, quando e como se publica. Exemplo dessa característica 
pode ser encontrado em José Roberto do Amaral Lapa (1985) que, já 
na década de oitenta, identificava que os cursos de pós-graduação se 
transformaram em instâncias que legitimavam apenas o saber que produ-
ziam, “em evidente proposta de monopolização, uma vez que os títulos 
que concede pesam muito e às vezes de maneira decisiva e exclusiva até, 
nas promoções e concursos universitários”. E completa “intelectuais do 
porte de José Honório Rodrigues, Caio Prado Júnior, Raymundo Faoro, 
Jacob Gorender e Nelson Werneck Sodré, encontrariam toda espécie de 
obstáculo para lecionar regularmente, com todas as vantagens da lei, 
num Curso de Pós-Graduação” (LAPA, 1985, p. 43).

Em segundo lugar, se naquele período era possível listar quase 
que de cor os historiadores e historiadoras e seus respectivos vínculos 
teórico-políticos, bem como sua localização geográfica de produção, 
hoje seria necessário fazer um exaustivo levantamento nos bancos de 
dados das agências de fomentos, das universidades e de seus progra-
mas de pós-graduação para traçarmos um perfil (se é que seria possível 
essa caracterização) dos pesquisadores e pesquisadoras brasileiras e de 



142

suas respectivas vinculações político-epistemológicas. Esse crescimento 
exponencial não acompanha apenas o crescimento vegetativo da po-
pulação brasileira que, nesse período, mais que dobrou de tamanho. A 
profusão de profissionais do campo é resultado entre outros motivos, 
da reabilitação da História enquanto campo de ensino da educação 
básica e – possivelmente – deve-se, sobretudo, a difusão do ensino su-
perior e dos programas de pós-graduação por todas as regiões do país. 
Enquanto em 1985 contávamos com 16 cursos de mestrado e doutorado 
pelo país, concentrados, principalmente na região sul, notadamente no 
eixo Rio-São Paulo (LAPA, 1985 p. 39), atualmente contamos com 131 
cursos, divididos em 83 programas, em todas as regiões, inclusive no 
interior dos estados. Ou seja, o número de cursos multiplicou-se por 
mais de oito vezes o seu quantitativo. A pós-graduação no Brasil, após 
mais de 50 anos de sua trajetória de institucionalização é uma realidade 
consolidada. Abaixo, apresentamos quadro com o total de Mestrados 
(ME), Doutorados (DO), Mestrados Profissionais (MP) e Doutorados 
Profissionais (DP) de programas de pós-graduação em História nos quais 
os cursos foram avaliados e reconhecidos. O quadro foi compilado pelo 
CNPq na Plataforma Sucupira.

Total de Programas
de pós-graduação

Totais de Cursos
de pós-graduação

Total ME DO MP DP ME/
DO

MP/
DP

Total ME DO MP DP

83 26 0 9 0 45 3 131 71 45 12 3
83 26 0 9 0 45 3 131 71 45 12 3

Fonte: Plataforma Sucupira https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/
programa/quantitativos/quantitativoAreaConhecimento.jsf?areaAvaliacao=40. Acesso em 
11/09/2020.

Por outro lado, a historiografia sobre a Pós-graduação brasilei-
ra ainda é um campo por se desenvolver. Em pesquisa realizada no 

https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/programa/quantitativos/quantitativoAreaConhecimento.jsf?areaAvaliacao=40
https://sucupira.capes.gov.br/sucupira/public/consultas/coleta/programa/quantitativos/quantitativoAreaConhecimento.jsf?areaAvaliacao=40


143

Diretório do CNPq, por exemplo, nenhum grupo de pesquisa que tenha 
por tema “história da pós-graduação em história” foi encontrado. Até 
o momento existem poucos estudos sistemáticos que tratam o tema 
com centralidade e não apenas como introdução ou complemento a 
outros temas mais gerais, como a universidade, por exemplo. Esse é 
um diagnóstico apresentado por Karla Nazareth Corrêa de Almeida, 
na tese de doutorado intitulada A Pós-graduação no Brasil: História de 
uma tradição inventada, defendida em 2017 na Unicamp e orientada 
pelo professor Demerval Saviani. Nela, a autora se questiona sobre a 
dualidade na periodização da origem da pós-graduação, ora situada 
na década de 1930, ora apresentada como resultado do parecer 977/65 
do Conselho Nacional de Educação escrito por Newton Sucupira e que 
ficou conhecido com o nome de seu autor. Almeida defende, a partir 
do conceito de “tradição inventada” do historiador Eric Hobsbawn “a 
hipótese de que a pós-graduação no Brasil se configurava como uma 
Tradição Inventada” no interior da universidade brasileira, diferindo 
por isso das experiências instituídas em 1931, não podendo dessa forma, 
ter suas origens ligadas àquele momento”. (ALMEIDA, 2017, p.27).

Exemplo dessa dupla origem é o Programa de Pós-Graduação em 
História Social da USP que se remete a produção de teses ainda na década 
de 30, na História, e coloca a pós-graduação tendo como origem esse 
momento. Na esteira do que critica Almeida (2017), encontramos na 
página do PPGHS-USP uma descrição dúbia sobre a origem do programa:

O Programa de História Social da Universidade de São Paulo é 
um dos mais antigos e conceituados do Brasil. A Pós-Graduação 
em História na USP confunde-se com a criação da própria 
Universidade nos anos 1930. Os registros confirmam, em 1939, 
ocorreu a defesa da primeira Tese. Em 1971, o Programa aderiu 
ao sistema de avaliação nacional organizado pela CAPES – a 
agência que afere os cursos de Pós-Graduação no país. (…) 
Desde 1971 até agosto de 2016, o Programa chancelou 762 
doutorados, 921 mestrados e 158 doutorados diretos43. 

43	 Disponível em http://ppghs.fflch.usp.br/posgraduacao/hs/programa/apresentacao. 

http://ppghs.fflch.usp.br/posgraduacao/hs/programa/apresentacao


144

Outro aspecto a ser mencionado é o legado da ditadura na Capes, e, 
consequentemente nas pós-graduações, com hierarquias e controles bem 
definidos. A universidade não fez a crítica necessária a esse período e as 
suas marcas estruturais até hoje. Data da gestão do Reitor Roberto Leher 
na Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2015-2019, por exemplo, 
a cassação do título de doutor honoris causa para o ditador Médici44. 

Leher (2018) lembra que o forte crescimento da pesquisa no Brasil 
na década de 1970 foi ancorado em convênios com universidades es-
tadunidenses, e teve como consequência uma rápida constituição de 
programas de pós-graduação em áreas consideradas prioritárias com, 
por exemplo, aquelas relacionadas ao agronegócio com o objetivo de 
modernizar o setor – leia-se readequá-lo à dinâmica do capitalismo 
internacional, a chamada “revolução verde”. Esse processo, continua 

“não pode ser pensado fora das mudanças que convulsionavam a eco-
nomia como parte do processo de afirmação do padrão de acumulação 
desejado pelos setores dominantes (locais e hegemônicos)” (LEHER, 
2018 p. 132).

Por ironia do destino, aponta Paolo Nosella (2010), a ditadura 
criou uma estrutura que viria a manifestar consequências políticas e 
culturais em alguma medida contrária aos objetivos de seus criadores. 
Os primeiros vinte anos de vigência dos programas, ainda na esteira do 
que defende Nosella, viriam a se caracterizar, portanto, pela institucio-
nalização escolar da produção da pesquisa e pelo desenvolvimento do 
pensamento crítico associado a ela. Essa institucionalização foi positiva 
ao associar as atividades de pesquisa às de ensino, entretanto, mos-
trou-se negativa ao burocratizar a academia, “nivelando pelos títulos 
e diplomas, pesquisas de qualidade com outras menos significativas” 
(NOSELLA, 2010, p.178).

Perguntas elencadas na introdução desse nosso debate pretende-
mos oferecer algumas respostas, ainda que parciais, mas indicativas 

Acesso em 15/09/2020.

44	 http://g1.globo.com/rio-de-janeiro/noticia/2015/12/ufrj-revoga-titulo-de-doutor-hono-
ris-causa-concedido-ao-general-medici.html. Acesso em 15/04/2021 às 21:55.

http://g1.globo.com/rio-de-janeiro/noticia/2015/12/ufrj-revoga-titulo-de-doutor-honoris-causa-concedido-ao-general-medici.html
http://g1.globo.com/rio-de-janeiro/noticia/2015/12/ufrj-revoga-titulo-de-doutor-honoris-causa-concedido-ao-general-medici.html
http://g1.globo.com/rio-de-janeiro/noticia/2015/12/ufrj-revoga-titulo-de-doutor-honoris-causa-concedido-ao-general-medici.html
http://g1.globo.com/rio-de-janeiro/noticia/2015/12/ufrj-revoga-titulo-de-doutor-honoris-causa-concedido-ao-general-medici.html


145

de caminhos percorridos por historiadores que se debruçaram sobre o 
tema e que pretendemos percorrer. A ditadura possuía um projeto para 
a História e para a historiografia brasileiras? Ao se acreditar na análise 
de Lapa (1985) podemos afirmar que sim, entretanto, tal projeto não 
pode ser considerado de intervenção direta. Os governos militares atu-
aram principalmente na educação básica, ou seja, no ensino de história, 
possivelmente visando atingir as gerações futuras, que, naquele momen-
to, ainda não atuavam no cenário político nacional: foram criados os 
Estudos Sociais, em detrimento das disciplinas curriculares de História 
e Geografia. Isso significou a diminuição do campo de atuação dos/as 
historiadores/as e professores/as de história. Em contrapartida, no âmbito 
universitário, as perseguições, censuras, aposentadorias compulsórias, 
cumpriram papel significativo na desarticulação de importantes núcle-
os de pesquisa, ensino e difusão da História e Historiografia brasileira, 
atingindo professores/as como Eulália Maria L. Lobo, Guy Jose P. de 
Holanda, Hugo Weiss, Manoel Maurício de Albuquerque e Maria Yedda 
Linhares, apenas para citar a Faculdade Nacional de Filosofia da UFRJ45. 
Resultado desse processo pode ser compreendido a partir da passagem 
de Lapa, reproduzida a seguir:

O encolhimento da crítica e do debate; o aparato censor ao 
nível dos livros e publicações, de sua produção, reprodução, 
circulação, importação e leitura; os exercícios de camuflagem 
e os de exploração do jargão acadêmico, que muitas vezes re-
sultaram em coreografia metodológica, atingindo o debate e o 
ensaísmo que se consomem em evolutivo preciosismo científico, 
esterilizante; o recuo da denúncia para a resistência; a dificul-
dade de acesso às fontes e a impossibilidade de dar a conhecer 
os obstáculos, entre outras formas, tanto de cerceamento da 
liberdade, quanto do comportamento intelectual, evidentemen-
te estiolaram a dinâmica dos estudos históricos, nos anos mais 

45	 Atualmente os departamentos que compunham a FNFi estão divididos em Institutos na 
Universidade, e o de História tornou-se autônomo de Instituto de Filosofia e Ciências Sociais em 
dezembro de 2010.



146

agudos, com repercussão para os que se seguiram e que conti-
nuamos a sentir (LAPA, 1985, p.31).

A década imediatamente anterior ao período que acabamos de 
descrever como “os anos mais agudos” foi palco de importantes ques-
tionamentos no campo historiográfico, no qual a história considerada 
tradicional, positivista ainda era hegemônica, mas já se defrontava com 
as inserções da História Nova, inspirada na historiografia francesa dos 
Annalles e, com a “ameaça maior” do marxismo, principalmente para 
os responsáveis pela maior parte das cátedras de História do Brasil e de 
História da América que existiam na época. Tais vertentes convergiam 
na ideia de que deveriam produzir e ensinar uma história moderna e 
cientifica, mas não tinham acordo no critério para atingir esse objetivo: 

“para uns, tratava-se de uma questão de métodos e fontes, para outros, 
era uma questão de teorização a qual, na prática, era quase sempre a 
oposição entre o empirismo agora acoplado ao positivismo lógico e a 
perspectiva do materialismo histórico e dialético” (FÁLCON, 2008).

Entendimento semelhante apresenta Jurandir Malherba (2002) e 
acrescenta que na década seguinte (1970) haveria acirramento entre as 
perspectivas e uma convivência mais problemática entre os que escreviam 
e ensinavam uma história narrativa e factualista e os que defendiam 
uma História estrutural, totalizante, crítica e inovadora em relação às 
fontes e os pressupostos teórico metodológicos. Malherba defende, ainda 
que “a ditadura militar teria beneficiado os empiristas, de modo que a 
concepção tradicional foi favorecida pelo clima autoritário e repressivo 
então dominante”. (MALHERBA, 2002, p. 190).

Lapa conclui o segundo capítulo do seu livro História e Historiografia: 
Brasil pós 64, afirmando que, naquele momento, os interlocutores se 
ignoravam: o governo não estava mais para cortejar ou violentar os 
historiadores, embora ainda se preocupasse com a história, por outro 
lado, com poucas exceções, os historiadores não haviam elegido ainda 
o movimento de 64 como objeto de estudo (1985, p. 33). Não podemos 
dizer o mesmo atualmente. O golpe, o movimento de 64 e a ditadura 
foram e ainda continuam sendo objeto de inúmeras pesquisas, artigos, 



147

dissertações, teses, livros. Por seu turno, o governo também se preocupou 
com a História de forma mais evidente, tanto para a esquerda, quanto 
para a direita, ou seja, tanto se preocupou em recontar a História e 
a memória da ditadura – a Comissão Nacional da Verdade é o maior 
exemplo – quanto se interessou em voltar a censurar a livre docência 
abraçando, desde a eleição de Jair Bolsonaro a famigerada causa de 
alguns setores minoritários da sociedade – mas bem representados no 
Congresso – chamada Escola Sem Partido. E além, os órgãos e meca-
nismos criados nos governos Lula, e, sobretudo, Dilma Rousseff, que 
tinham por função reconhecer a memória e a história dos atingidos pela 
ditadura estão sendo subfinanciados e ressignificados para revalorizar 
o movimento de 64, comemorar o golpe, elogiar torturadores.

Benneti (2020) argumenta que já se constitui uma hipótese comum 
entre pesquisadores, militantes e gestores de que o governo Bolsonaro 
se valeu da estratégia de “inverter o sinal das políticas de memória”, 
ao invés de apenas esvaziar seus espaços. “Em outras palavras, neste 
campo específico não se tratou apenas de impedir o funcionamento 
dos órgãos constituídos, mas de usá-los para a difusão de uma contra 
narrativa, assentada no negaciosismo sobre as violações do passado e 
na afirmação de um caráter positivo do passado autoritário” (BENNETI 
et alli, 2020, p. 4).

Não faz muito tempo que a conjuntura parecia completamente 
diferente. A Comissão Nacional da Verdade (CNV), iniciou seus tra-
balhos em 2012. Em pouco menos de três anos, conclui e apresentou 
os resultados em solenidade no Palácio de Planalto à então presidenta 
Dilma Rousseff – não por coincidência uma das militantes torturadas 
pela ditadura. A CNV teve por finalidade apurar graves violações de 
Direitos Humanos ocorridas entre 18 de setembro de 1946 e 5 de outu-
bro de 1988, período que, inclusive abrange anos “democráticos” entre 
1946 e 1964. A Comissão representou importante passo no direito à 
memória e à reparação de cidadãos atingidos por crimes praticados 
pelo Estado Brasileiro. Nas palavras de José Carlos Dias, José Paulo 
Cavalcanti Filho, Maria Rita Kehl, Paulo Sérgio Pinheiro, Pedro Dallari, 
Rosa Cardoso, membros da Comissão, o trabalho conduzido permitiu 



148

à Comissão Nacional da Verdade concluir que “as graves violações 
de direitos humanos ocorridas no período investigado, especialmente 
nos 21 anos da ditadura instaurada em 1964, foram resultado de uma 
ação generalizada e sistemática do Estado, configurando crimes contra 
a humanidade”46.

É bem verdade que não se pode considerar uma surpresa ou um 
raio em céu azul essa “virada de mesa” na memória sobre a ditadura. 
Parte da historiografia já vinha reconhecendo no início da década passada 
alguns movimentos dentro da História que tinham por interesse “ocultar 
os conflitos de classe da ditadura” e executar um processo de revisão 
de uma história que nem sequer havia chegado a ser escrita (SILVA, 
2014, p.191). De fato, ainda não se chegou a uma exegese completa ou 
definitiva do que foi a ditadura de 1964-85 e, principalmente não há 
consenso social sobre o que ela representa. Mas onde reside a pedra no 
sapato da historiografia, ou qual seria a origem de todos os males, a 
caixa de Pandora da história sobre o período? Tendemos a considerar 
que um dos fatores que explicam esse fenômeno foi a anistia, lenta, gra-
dual e segura. Lenta e gradual: até hoje não se completou. Segura: para 
os torturadores. Nas palavras de Caroline da Silveira Bauer, é preciso 
entender que a Lei de Anistia, promulgada em 1979, como um ato de 
reabilitação que se origina da esfera política, precisamente do legislativo 
e do executivo e não do judiciário, de onde seria “natural” que viesse, 
visto que pressupõe o “perdão penal” (BAUER, 2017, p. 22).

Marcelo Matos Badaró afirma que a base teórica para o revi-
sionismo historiográfico funda-se na tendência culturalista que, em 
suas características compreende “valorização das representações, dos 
discursos e da linguagem; a definição dos critérios identitários como 
aqueles que presidem as relações sociais; a secundarização ou completa 
rejeição de conceitos como o de classes e luta de classes, substituídos 
por identidades e conflitos identitários; a valorização da imaginação 

46	 Publicado originalmente como artigo no jornal Folha de São Paulo em 10/12/2014 e 
disponível em http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/institucional-acesso-informacao/verdade-e-

-reconciliação.html. Acesso em 15/04/2021 às 18:58

http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/institucional-acesso-informacao/verdade-e-reconciliação.html
http://cnv.memoriasreveladas.gov.br/institucional-acesso-informacao/verdade-e-reconciliação.html


149

histórica e da hermenêutica narrativa em detrimento das análises e até 
mesmo o questionamento dos critérios de legitimidade da construção do 
saber histórico e sua equiparação a uma narrativa literária (BADARÓ, 
2014, p. 78).

Consideramos que esse último aspecto é extremamente relevante, 
pois é ele quem abre um flanco enorme para que se questione a his-
toriografia e a ciência em geral, reduzindo a cinzas a perspectiva do 
estudo e da pesquisa, igualando os diferentes discursos, ou narrativas, 
ao discurso científico. A direita aproveita-se desse processo, pois ao 
relativizar tudo, tudo vira ideológico, ou pior, com o mesmo valor que 
um “meme” ou uma “tuitada”. 

Considerações finais

Chegamos ao final desse artigo esperando ter sido possível apre-
sentar algumas discussões que acreditamos serem importantes para a 
análise comparativa da historiografia brasileira contemporânea, em 
momentos-chave para a história nacional. Certo estamos de que não 
pudemos atingir todas as lacunas existentes em tema tão traumático e 
presente quanto o é falar da memória, da história e de nós enquanto 
profissionais de História e das Ciências Humanas. Acreditamos que é 
produtivo estabelecer conexões entre o que se produz na academia – nas 
universidades – e a conjuntura nacional e internacional na expectativa 
de poder compreender melhor as nuances e as variações que a produção 
historiográfica apresenta e pelas quais passa ao longo das décadas.

O Brasil viveu, nesses cinquenta anos, uma revolução em termos 
quantitativos do que se escreve, se ensina e se difunde sobre História. O 
volume de produção, de revistas e de profissionais atuantes no campo 
é incomparável com os períodos anteriores e, como já afirmado, não 
se deve apenas ao crescimento populacional, mas sobretudo a uma po-
lítica deliberada de criação de cursos de pós-graduação que data dos 
governos ditatoriais, nos quais tiveram suas bases fundadas e até hoje 



150

permanecem como elementos relevantes para compreender a dinâmica 
do campo científico nacional. 

Por outro lado, devemos reconhecer, na esteira de Fálcon (2008), 
que se criou entorno desses fatos um “mito fundador” que traz oculta-
mentos importantes a memória que se tem sobre o período, sobretudo 
no que se refere ao esquecimento de “tudo que ocorreu no período 
anterior em termos de produção historiográfica, didática da história, e 
debates teórico-metodológicos que apontavam para uma pluralidade 
de possibilidades e perspectivas. (FÁLCON, 2008, p.44). 

É comum identificar que a produção de determinados períodos, e, 
sobretudo, de determinados autores/as são consideradas como datadas, 
ideológicas, enviesadas. Talvez a falta de crítica ou de autocrítica do que 
significou a criação dos programas no contexto militar e sua posterior 
evolução, mantendo as bases lançadas naquele contexto, induza os/as 
historiadores/as, professores/as-pesquisadores/as, a adotarem uma pers-
pectiva autoelogiosa da produção recente, mais “criteriosa” e “científica” 
porque institucionalizada. Entretanto, é preciso reconhecer dois pontos: 
a produção historiográfica, de fato, se expande enormemente a partir 
desse período, principalmente a partir das décadas de 80 e 90 e há um 
significativo reconhecimento contemporâneo da historiografia anterior 
a esse período, principalmente aos/as autores/as de renome, como Caio 
Prado, Nelson Werneck, Sergio Buarque, Maria Yeda Linhares.

É importante que se diga, ainda, que os governos militares entre 
1964-1985 não foram apenas autoritários, foram, igualmente, resultado 
de um projeto capitalista dependente e “entreguista”, para usar um termo 
muito comum na década de 80, que nada mais é do que o alinhamento 
intencional e colonial com as economias centrais, sobretudo à estadu-
nidense. O golpe ocorreu para erradicar o “perigo comunista”. Por 
mais que fosse exagerado esse perigo, a ideia de combater as ideologias 
socialistas e comunistas eram reais e foram postas em prática tanto nos 
termos culturais e educacionais quanto torturando, fazendo desapare-
cer e assassinando seus defensores. Nesse sentido, compartilhamos da 
preocupação de Silva (2014), sobre as tentativas atuais de apagamento 
da ditadura: são “uma forma de se desresponsabilizar, de ocultar sua 



151

atuação pregressa e de desmobilizar a resistência popular concreta. É 
também uma forma de recuperar parte do projeto econômico capitalista 
das ditaduras” (SILVA, 2014, p. 206).

Em meio a essa “pequena memória para um tempo sem memória”, 
em dias em que “aquela gente coitada acreditou, marchando por suas 
famílias e pedindo a Deus”, espero que possamos ainda seguir em frente 
e cantar assim: “Ê eu não quero esquecer / Essa legião que se entregou 
por um novo dia / Ê eu quero é cantar, essa mão tão calejada / Que nos 
deu tanta alegria / E vamos à luta!”



152

Referências Bibliográficas

ALMEIDA. Karla Nazareth Corrêa de. A pós-graduação no Brasil: 
história de uma tradição inventada. Tese de Doutorado. Campinas, 
2017.

ALVES, Miriam Fábia; OLIVEIRA, João Ferreira de. Pós-Graduação 
no Brasil: do Regime Militar aos dias atuais. RBPAE - v. 30, n. 2, p. 
351-376, mai./ago. 2014

BAUER, Caroline Silveira. Como será o passado? História, Historia-
dores e a Comissão Nacional da Verdade. Jundiaí: Paco, 2017.

BADARÓ, Marcelo M. As bases teóricas do revisionismo: o cultu-
ralismo e a historiografia brasileira contemporânea. In.: MELO, De-
mian Bezerra de (org.). A miséria da historiografia: uma crítica ao 
revisionismo contemporâneo. Rio de Janeiro: Consequência, 2014.

BENETTI, Pedro. Et ali. As políticas de memória, verdade, justiça e 
reparação no primeiro ano do governo Bolsonaro: entre a negação 
e o desmonte. Mural Internacional. Rio de Janeiro. Vol 11, e48060, 
2020.

BOURDIEU, P. Le champ scientifique. Actes de Ia Recherche en 
Sciences Sociales, n. 2/3, jun. 1976, p. 88-104. Tradução de Paula 
Montero)

BRASIL. Decreto no 62.024, de 29 de dezembro de 1967. Disponível 
em: https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1960-1969/
decreto-62024-29-dezembro-1967-403237-publicacaooriginal-

-1-pe.html. Acesso em 15/04/2021 às 20:05.

BRASIL. Lei nº 4464, de 9 de novembro de 1964. Dispõe sobre os 



153

Órgãos de Representação dos Estudantes e dá outras providên-
cias. Brasília, DF, 11 de novembro de 1964.

FÁLCON, Francisco José Calazans. História e memória: origens e 
desenvolvimento do programa de pós-graduação em História da 
Universidade Federal Fluminense. Revista História da Historiogra-
fia Ouro Preto n. 11, abril de 2013.

_________. Historiografia e ensino de história em tempos de crise 
1959-1960 – 1968-1969. In.: MUNTEAL; Oswaldo, FREIXO, Adriano 
de; FREITAS, Jacqueline Ventapane, Tempo negro, temperatura 
sufocante: Estado e sociedade no Brasil do AI-5. Rio de Janeiro, 
Ed: PUC-Rio: Contraponto, 2008.

_________. O Programa de Pós-Graduação em História Social do 
IFCS/UFRJ — um ensaio de história e memória. Revista Topoi, v. 13, 
n. 25, jul./dez. 2012, p. 6-24.

FERNANDES, Florestan. Universidade brasileira: reforma ou revo-
lução. São Paulo: Editora Alfa-Ômega, 1979.

LAPA, José Roberto do Amaral. História e Historiografia: Brasil pós 
64. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1985.

LEHER, Roberto. Universidade e heteronomia cultural no capita-
lismo dependente: um estudo a partir de Florestan Fernandes. Rio 
de Janeiro: Consequência. 2018.

MARINI, Rui Mauro. A Universidade Brasileira. México: Revista de 
Educación Superior, n°22, Abril-Junho, 1977.

MALHERBA, Jurandir. Notas à margem: a crítica historiográfica no 
Brasil dos anos 1990. Textos de História, vol. 10, n ½, 2002.



154

MELO, Demian Bezerra de. O golpe de 1964 e meio século de con-
trovérsias: o estado atual da questão. In.: MELO, Demian Bezerra 
de (org.). A miséria da historiografia: uma crítica ao revisionismo 
contemporâneo. Rio de Janeiro: Consequência, 2014.

NOSELLA, Paolo. A pesquisa em educação: um balanço da produ-
ção dos programas de pós-graduação. Revista Brasileira de Edu-
cação v. 15 n. 43, p. 177-183, jan./abr. 2010.

RELATÓRIO Meira Matos. Rio de Janeiro, Paz e Terra, v. 4, n. 9, p. 
199-241, out. 1969.

RIBEIRO, Darcy. In: Encontros com a Civilização Brasileira, Darcy 
Ribeiro fala sobre a Pós-

Graduação no Brasil, entrevista a Danúsia Bárbara. Coleção en-
contros com a Civilização Brasileira, Rio de Janeiro, n. 19, v. 3, n. 1, 
jan. 1980.

SILVA, Carla Luciana. Imprensa e construção social da “Ditabran-
da”. In.: MELO, Demian Bezerra de (org.). A miséria da historiografia: 
uma crítica ao revisionismo contemporâneo. Rio de Janeiro: Con-
sequência, 2014.



Claudia Miranda

É pós-doutora em Psicossociologia de Comunidades (EICOS/UFRJ) 
e Professora Associada I (Departamento de Didática-UNIRIO). Atua 
como professora-colaboradora do Black and Indigenous Liberation 
Movement (BILM), como avaliadora da área temática Indigenous 
Peoples, Afrodescendants and Other Epistemologies and Co-production of 
Knowledge” da Latin American Studies Asociation (LASA); Investigadora 
do Instituto Afrodescendiente para el estudio, investigación y el desarrollo. 
Supervisora de Pós-doutorado e orientadora de Doutorado/Mestrado 
(Programa de Pós-graduação em Educação UNIRIO). Professora da 
Especialização e Curso Internacional Estudios Afrolatinoamericanos y 
Caribeños Pensar América Latina y el Caribe es pensar la raza (CLACSO). 
É membro do Grupo de Trabalho CLACSO Afrodescendência e pro-
postas contra-hegemônicas. Líder do grupo de pesquisa Formação de 
Professores, Pedagogias Decoloniais, Currículo e interculturalidade: 
agendas emergentes na escola e na universidade. 



Mille Caroline Fernandes Rodrigues

É pós-Doutoranda em Educação (IEA/USP). Doutora em Educação 
e Contemporaneidade (PPGEduc/UNEB), com Mestrado no mesmo 
Programa (2013). Fez Doutorado Sanduíche no Instituto Superior de 
Ciências da Educação-ISCED/Luanda, como bolsista PDSE/CAPES. 
Formada em Pedagogia. Professora de História da África no Ensino 
Fundamental II do Município de Nazaré/BA. Professora Colaboradora 
no Departamento de Línguas e Literaturas Africanas-ISCED/Luanda. Foi 
professora e conferencista no Centro Cultural vinculado ao Itamaraty e à 
Embaixada do Brasil em Luanda (2018-2019). Foi Professora Substituta 
na Universidade do Estado da Bahia-UNEB/DEDC XV-Valença (2014-
2018). É Pesquisadora do Grupo Memória da Educação na Bahia 
(PROMEBA/PPGEduc/UNEB), do Grupo de Pesquisa Formação de 
Professores, Currículo e Pedagogias Decoloniais (GFPPD/UNIRIO) 



Luciano da Silva Pereira

É Professor da Universidade Federal do Mato Grosso. Doutor 
em Educação pela Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro 
(UNIRIO). Mestre em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em 
Educação da Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT/Cuiabá/MT). 
É graduado em Pedagogia pela Faculdade de Educação de Alta Floresta 
(MT/UNIFLOR). Graduado em Geografia (Universidade Federal de Mato 
Grosso) e Graduado em Farmácia pela Faculdade de Colíder – FACIDER 
(2012). Possuí especialização em Gestão da Assistência Farmacêutica. 
Tem experiência docente em ensino superior e escola básica. É vice-líder 
do Grupo de Estudos e Pesquisas Formação de Professores/as, Currículo 
(s), Interculturalidade e Pedagogias Decoloniais (GFPPD/UNIRIO). É 
membro e pesquisador no Grupo de Estudo e Pesquisa em Educação 
Quilombola (GEPEQ/UFMT).



Mônica Pinto da Rosa

É Mestranda em Psicossociologia de Comunidades (Programa de 
Estudos Interdisciplinares de Comunidades e Ecologia Social - EICOS/
UFRJ). Graduada em Pedagoga (2020) pela Universidade Federal 
do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO) e especialista em Educação 
para as Relações Étnico-raciais com ênfase nas formações em rede e 
Educação Infantil. É fundadora da Rede Carioca de Etnoeducadoras 
Negras - RECEN que em 2020 passou a ser parte da rede do Conselho 
Latino-Americano de Ciências Sociais (CLACSO) e do Observatório 
Redes Etnoeducadoras (UNIRIO). É professora da Rede Municipal de 
Educação da Cidade de Duque de Caxias e pesquisadora do Grupo de 
estudos e pesquisa Formação de Professores, Pedagogias Decoloniais, 
Currículo e interculturalidade: agendas emergentes na escola e na uni-
versidade (GFPPD/UNIRIO).



Carlos Augusto Baptista (Augusto Bapt)

É Mestre em Serviço Social (2020) pelo Programa de pós-graduação 
da PUC-RIO; Bolsista CNPq (2018/2020); Linha de pesquisa: Questões 
Sócio-ambientais, Urbanas e Formas de Resistência Social; membro do 
Laboratório de Estudos Urbanos e Socioambientais (LEUS). Graduado 
em Serviço Social; ministrou o Curso “Introdução a musicalização” no 
Museu de Arte do Rio (2015). Pesquisa Memória Política e tradições 
quilombolas com foco nas diferentes formas de resistência sociopolítica 
e as dimensões culturais na contemporaneidade. Seus trabalhos acadê-
micos atravessam questões das Políticas Públicas, Práticas Políticas de 
Comunidades Quilombolas/jongueiras (urbanas e rurais) e Processos 
socioeducativos em espaços não-formais. Atua como colaborador e 
Revisor da Revista EA (Exclama Ação). 



Fabiola Nascimento Camilo

É Mestre em Ciências Sociais pelo Programa de Pós-Graduação 
em Ciências Sociais da UERJ. Especialista em Pedagogia da Cooperação 
e Metodologias Colaborativas pela UNIP-SP. Graduada e licenciada 
em Ciências Sociais pela UFRJ. Tem experiência em gestão de políticas 
públicas sociais no setor governamental em parceria com organismos 
internacionais e docência da disciplina de Sociologia no Ensino Médio 
público. Atua como socióloga na área de gestão e monitoramento de 
políticas públicas educacionais em parceria com secretarias estaduais, 
formação continuada, articulação institucional e gestão de projetos com 
organizações da sociedade civil. Tem experiência em pesquisa social nas 
áreas de sociologia urbana com ênfase em periferias, ações afirmativas, 
educação das relações étnico-raciais, educação popular, juventudes e 
gestão de políticas públicas educacionais.



Fabrizzia Christiane dos Santos

É Mestre em Educação pelo PPGE/UFMT na linha de pesquisa 
Movimentos Sociais, Política e Educação Popular. Especialista em Ensino 
de Sociologia. Graduada em Pedagogia pela Universidade de Franca 
(2017) e graduação em Ciências Sociais pela Universidade Estadual de 
Londrina (2010).Tem experiência na área de Educação, com ênfase em 
Educação e Sociologia, atuando principalmente nos seguintes temas: 
formação de professores, presença Negra em Londrina, movimento ne-
gro,relações étnico-raciais, cultura afro-brasileira e ensino de sociologia. 
Participa do Ciclo de Estudos sobre Relações Raciais e Ações Afirmativas 
no Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre Relações Raciais e Educação 
(NEPRE) da Universidade Federal de Mato Grosso- UFMT. Professora 
efetiva na Educação Básica do Estado de Mato Grosso - SEDUC/MT.



Fernando Guimarães Pimentel

É Doutorando em Educação pela UNIRIO e, integro o Grupo de 
Pesquisas Formação de Professores, Pedagogias Decoloniais, Currículo 
e Interculturalidade: agendas emergentes na escola e na universidade. 
- GFPPD. Técnico em Assuntos Educacionais na Universidade Federal 
do Rio de Janeiro – UFRJ, é formado em História pela Universidade do 
Estado do Rio de Janeiro – UERJ. Possui Mestrado em Educação pela 
Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro – UNIRIO e produziu 
a pesquisa “Política curricular no curso de história da UERJ/maracanã: 
processos de mudança e embates na comunidade universitária”. Atuo 
principalmente nas áreas de Formação docente, Currículo, Historiografia 
e Universidades Públicas.



Larissa de Melo Mendes

É Mestranda no Programa de Pós-graduação em Educação 
(UNIRIO), graduada em Pedagogia pela Universidade Federal do Estado 
do Rio de Janeiro (UNIRIO), integrante da ReCEN (Rede Carioca 
de Etnoeducadoras Negras (UNIRIO/Conselho Latino-amenricano 
de Ciências Sociais). Integrante do Grupo de Estudos e Pesquisas 
Formação de Professores/as, Currículo (s), Interculturalidade e Pedagogias 
Decoloniais - GFPPD. Sua pesquisa está alinhada à educação popular 
e aprendizagens outras, com foco em saberes insurgentes, relações de 
gênero e crítica  decolonial e movimentos de resistência. Foi Bolsista de 
Iniciação Científica da UNIRIO e, também, Monitora das Disciplinas 
“Metodologia da Pesquisa em Educação” e a disciplina “Currículo”.



Natalia Romão

É doutoranda em Educação pela UNIRIO e pesquisadora do 
Grupo de Estudos e Pesquisas Formação de Professores/as, Currículo 
(s), Interculturalidade e Pedagogias Decoloniais - GFPPD/UNIRIO. 
Mestre em Relações Étnico-raciais pelo Centro Federal de Educação 
Tecnológica Celso Suckow da Fonseca (2019). Graduada em Letras 
(Habilitação Português Espanhol) pela Universidade Federal do Rio de 
Janeiro (2009) e especialista em Língua Portuguesa pela FEUC (2016) e 
em Relações Étnico-raciais e Educação pelo Centro Federal de Educação 
Tecnológica Celso Suckow da Fonseca (2018). Membro dos grupos de 
pesquisa Práticas discursivas na produção de identidades sociais: Fatores 
humanos, organizações, trabalho, tecnologia e sociedade, do Centro 
Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca e Práticas 
Educativas e Formação de Professores (GPPF/UNIRIO). Coautora do 
projeto “Codinome Aqualtune”: experiências de empoderamento em 
meninas negras de um colégio estadual do Rio de janeiro. 



Rosalia de Moraes Romão da Silva

É licenciada em História pela Universidade Federal do Rio de 
Janeiro (2006) e  especialista em Educação Inclusiva pela UERJ/Fundação 
Cecierj (2011). É mestre  em Relações Etnico-raciais pelo PPRER-CEFET/
RJ (2016) e doutoranda em História Social pela Universidade Federal 
do estado do Rio de Janeiro (Linha Patrimônio, Ensino de História e 
Historiografia). É professora de Sociologia e História das redes estadual e 
municipal de ensino do Rio de Janeiro e professora-visitante do CEFET/
RJ, onde ministra a disciplina “Questões étnico-raciais, identidade e 
alteridade II”. Participa do grupo de pesquisa de estudos da linguagem e 
educação das relações étnico-raciais PARADISIS (Racismos, identidades 
e discursos: construção de sentido e produção de subjetividade). 



Pedro Vitor Coutinho

É Doutorando em Educação pela PPGEDU/UNIRIO. Mestre em 
Educação (PPGEDU/UNIRIO), é formado em História pela UFRJ. É 
integrante do Grupo de Estudos e Pesquisa Formação de Professores, 
Pedagogias Decoloniais, Currículo e interculturalidade: agendas emer-
gentes na escola e na universidade (GFPPD). É professor de História 
no Projeto de Pré-Vestibular Comunitário Padre. José Maurício Nunes 
Garcia/EDUCAFRO e pesquisador na NWA Podcasts. Tem experiência 
na áreas de História, Ensino de História e Educação, atuando prin-
cipalmente nos seguintes temas: ensino de história, decolonialidade, 
epistemologias das macumbas, História dos Esportes e América Latina.


	_Hlk118499041
	_Hlk76635003
	_Hlk67523923
	_Hlk115394410
	_Hlk118508565
	_Hlk94561651
	_Hlk118532717
	_Hlk76112238

